





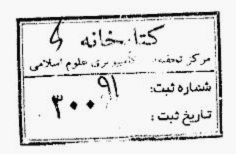
على بن إبراميم فمي

مترجم : جابر رضواني

جمعـدارىامـوال

مركز تحقيقاتكامپيوترىعلوم اسلامى

ش اموال ۲۶ م ۲۵





# ټر کمه تفسير قم (جلد اول)

مؤلف: على بن ابراهيم قمى ﴿ الرَّيْنَ تَكُونِرُ اللهِ اللهِ

ناشر: انتشارات بني الزّهراء (عليهاالسلام)

لیتوگرافی ، چاپ و صحافی : سبحان / جزایری

شمارگان: ۲۰۰۰ دوره

نوبت چاپ : اوّل ۱۳۸۸

قیمت: ۶۵۰۰ تومان

شایک: ۷ - ۳۶ - ۵۰۵۲ - ۶۰۰ میلا

شابک دوره: ۷ - ۱۰ - ۲۰۵۷ - ۶۰۰ - ۹۷۸

#### بنى الزّهراء (﴿ (﴿ (﴿ اللهِ )

چاپ و نشر و توزیع

دفتر مرکزی :

قم ، میدان شهداء ، خیابان معلّم، بعد از اداره برق، طبقه قوقانی چاپ وفا تلفن: ۷۷۳۱۷۵۲ - ۷۷۲۸۵۵ - ۲۵۱ ۰

همواه : ۱۴۸۴ ۱۲۳۵ ۹ ۹ (جزایری ) -۹۱۲۷۴۶۲۱۵۳ (معبنی )



| تقریظ علامه شیخ آقا بزرگ تهرانی 🗱 بر تفسیر ا      |
|---------------------------------------------------|
| تقريظ حضرت علامه آيةالله مفتى سيد طيب آقا ج       |
| نسخههای تفسیر قمی                                 |
| آیةالله حکیم جائزه دادند                          |
| مؤلف ابن کتاب                                     |
| ابراهیم بن هاشم المراهیم بن هاشم المراهیم بن هاشم |
| محمد بن ابي عمير                                  |
| راوی اول این تفسیر                                |
| خصوصیات این تفسیر                                 |
| میان ما و دیگران در تفسیر قرآن چه فرق اسد         |
| نهی از تفسیر بالرأی                               |
| عقل هم همین را را میگوید:                         |
| (احادیث اهل سنت)                                  |
| (احادیث اهل سنت)                                  |
| (ازالهٔ شبهه)                                     |
| (حواب)                                            |
| کلام ما دربارهٔ ای <i>ن</i> ترجمه                 |
|                                                   |

|    | UZ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | مقدمهٔ مترجم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٣٢ | ولادت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 24 | دوران كودكى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۴ | پدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٣۵ | فرزندان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۵ | شخصيتشخصيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|    | اساتید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲٩ | شاگردان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|    | تأليفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 41 | تفسير على بن إبراهيم قمى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 40 | تفسیر علی بن إبراهیم قمی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | مقدمة مؤلف المراجعة ا |
| ۵۳ | ناسخ و منسوخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۵۵ | آيات محكمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۵۶ | آیات متشابهات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۵۷ | عام و خاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۵۸ | آیاتی که تقدیم و تأخیر دارد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۵٩ | آيات منقطع و معطوف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۶۲ | آیاتی که کلمات آنها بجای کلمه دیگری بکار رفته است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۶۲ | آیاتی که بر خلاف نزول است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۶۴ | آیاتی که تحریف شده است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 80 | آیاتی که جمع آمده و معنای مفرد دارد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| -  | آبات که مفرد آمده مل معنای حمودارد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

| ت         | ما آیاتیکه به لفظ ماضی و به معنای مستقبل امده اس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۶۸        | آیات غیر متصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ست        | آیاتی که نصف آن نسخ شده و نصف دیگرش باقی اس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|           | ۔<br>آیاتیکه تأویلشان با تنزیل است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|           | ۔ "<br>آیاتیکه تأویل آنها پیش از تنزیل است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|           | آیاتیکه تأویل آنها بعد از تنزیل است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|           | آیاتی که لفظ آنها یکی معنایشان مختلف است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|           | آیاتی که رخصت بعد از عزیمت است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|           | 150.000° 150 - 50 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500 - 500  |
|           | رخصتی که ظاهر آن خلاف باطنش است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|           | آیاتی که لفظ آنها خبر و معنایشان حکایت است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| w         | آیاتیکه خطاب به پیغمبر بوده و لکن مراد امت است.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ے         | خطابی که برای قومی است و معنایش قوم دیگر اسد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| vv        | آیاتی که رد بر زنادقه است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٧٨        | رد بر مشركين و معتقدين به ثنويت خدا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>/1</b> | آیات رد بر بت <b>پ</b> رستان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٠٠        | اما آیات رد دهریها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۱۳        | اما آیات رد منکرین ثواب و عذاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|           | اما آیات رد بر منکرین معراج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|           | Name and American American Strategic (Control of the Control of th |
|           | اما آیات رد گفتار معتقدین به جسم بودن خدا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|           | اما آیات رد منکرین خلقت بهشت و دوزخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۹         | اما آیات رد بر جبری مسلکان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ١         | اما آیات رد گفتار معتزله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٣         | اما آیات رد انکار کنندگان رجعت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

٩

| نازل شدن مَنّ و سَلُوى بر بنى اسرائيل  |
|----------------------------------------|
| داستان گاو بنی اسرائیل                 |
| گفتار منافقینگفتار منافقین             |
| داستان ابوذر                           |
| کارگری شیاطین برای حضرت سلیمان النالج  |
| قصه هاروت و ماروت                      |
| سنت حنفيّه                             |
| ابراهيم و ساختن كعبه                   |
| رصيت                                   |
| عا كردن                                |
| حاکم جور                               |
| عا كردن                                |
| كيفيت حج                               |
| حترام ماههای حرام                      |
| نزدیکی کردن با همسر در ایام حیض۲۱۶     |
| يلاء٧١٧                                |
| -<br>قسام طلاق                         |
| اقسام عده                              |
| نماز خوف                               |
| قصه طالوت و جالوت                      |
| گر شیعیان واجباتشان را انجام نمی دادند |
| آية الكرسى                             |
| احتجاج ابراهيم التلل با بتيرستان       |

### تفسير سورة نساء

| ۴ - سورهٔ نساء در مدینه نازل شده و دارای ۱۷۶ آیه است ۷۱                                                   | 771         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| شارب الخمر را طرد كنيد                                                                                    | ۳۷۶         |
| پرهيز از خوردن مال يتيم٧٧                                                                                 | **          |
| حالات خورندگان مال يتيم در معراج                                                                          | ۴۸۰         |
| ارٿ                                                                                                       | ۲۸۲         |
| حكم كلاله                                                                                                 | ۲۸۳         |
| ازدواج کردن عرب جاهلیت با زنان پدرانشان                                                                   |             |
| زنان مطيع و ناشزه ٩٥                                                                                      |             |
| حَكَم از برای زن و مردی که بینشان اختلاف است ۹۷                                                           | <b>T9</b> V |
| آيا شخص حائض و جُنب مي توانند وارد مسجد شوند؟                                                             |             |
| قبيلة اشجع المُتَاتِّدُ السَّارِينَ المَّاتِينَ المُتَاتِينَ المُتَاتِينَ المُتَاتِينَ المُتَاتِينَ المُت | 440         |
| احكام قتل                                                                                                 | 44.         |
| گناه کشتن مومن به عمد۳۱                                                                                   |             |
| کشتن اسامه کسی را که شهادتین میگفت                                                                        | 427         |
| افرادی که باید در سفر نماز را تمام بخوانند                                                                | 445         |
| نماز خوف                                                                                                  | 427         |
| دزدی از خانهٔ عموی قتاده                                                                                  | 447         |
| آرد شدن سنگریزه از برای ابراهیم للی 👑                                                                     | ۴۴۸         |
| ارٿ زنان                                                                                                  | 40.         |
| اهل کتاب قبل از مردن به عیسی للنِّالْج ایمان می آورند                                                     | 454         |
| طعامی که بر بنی اسرائیل حرام شد                                                                           | 454         |
| ارث کِلاله                                                                                                | 451         |

# تفسير سورة مائده

| ۵ - سورهٔ مائده در مدینه نازل شده و دارای ۱۲۰ آیه است ۴۷۱ |
|-----------------------------------------------------------|
| شعائر الهي چيست؟                                          |
| قمار در جاهلیت                                            |
| شکار سگ شکاریشکاری۴۷۹                                     |
| غذای اهل کتاب                                             |
| وارد شدن بنی اسرائیل در سرزمین تیه۴۸۸                     |
| قصهٔ هابیل و قابیل                                        |
| دو قبیلهٔ نضیر و قریضه در مدینه                           |
| حجةالوداع                                                 |
| حجه الوداع                                                |
| هجرت به حبشه۵۲۲                                           |
| نزول حرمت خمرناول حرمت خمر                                |
| مامون و امام جواد عُلْطِيْلِ                              |
| اقسام روزه                                                |
| خيانت همسفران٧٩٥                                          |
| خداوند در روز قیامت از پیامبر سؤال میکند۵۵۸               |

#### تقریظ علامه شیخ آقابزرک تهرانی 🏶 بر تفسیر قمی

# سماسالعالم

حمد و سياس بر ولى خداوند و درود و سلام بر آقا و مولايمان نبى الهى ابوالقاسم محمد عَلَيْقُ و بر دوازده نفر از معصومين و اوصياء پيامبر المَلِكُ. عالم و فاضل كامل ثقة الاسلام سيد طيب جزائري حفظه الله تعالى (خداوند بر توفیقاتش بیفزاید) کتاب تفسیر قمی را که قصد چاپ برای سومین بار را داشتند، به من دادند تا بر آن تقريظ و دلايل خودم را دربارهٔ اعتماد بر آن را بنویسم، من از چاپ آن خوشحال شدم و از ایشان عذر خواستم که نوشتن و دادن رای و نظرم بخاطر ضعفی که دارم و لرزش دستی که بر من عارض شده مانع بیشتر کارهایم گردیده است، بنابراین از نوشتن تقریظ معذورم، ولى ايشان (خدا ايشان را حفظ كند) قانع نشد و اصرار به نوشتن تقريظ نمود و من نیز اصرار در امتناع داشتم تا اینکه اکتفاء به همین مقدار نمودم چرا که حالم به بیشتر از آن یاری ننمود، بنابراین کسی که قصد اطلاع بیشتر و کاملی بر مزاياي كتاب (تفسير قمي) دارد به كتاب ما «الذريعة الى تصانيف الشيعة ج ٤، ص ٣٠٢» رجوع كند كه مطالب تفصيلي را در آنجا نوشتهايم. و خلاصه آنچه که ما از این اثر نفیس و سفر خالد بدست آوردهایم این است که این

تفسير از دو امام همام ابى جعفر محمد بن على الباقر عليه از طريق ابى الجارود و ابى عبدالله جعفر بن محمد الصادق عليه از طريق على بن ابراهيم قمى رضوان الله عليهم نقل شده است.

این چند سطور را با انگشتانی لرزان در کتابخانهٔ عمومی خود در نجف اشرف روز شنبه یکم ربیع المولود ۱۳۸۷ هـ.ق نوشتم.

الفانی آقا بزرگ طهرانی عفی عنه



# تقريظ حضرت علامه آيةالله مفتى سيدطيب آقا جزائري مدظله

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذى نزّل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نـذيراً، و الصلاة والسلام على خير خلقه المصطفى محمد الذى أرسله منةً و رحمةً و بشيراً، و آله الذين أذهب الله عنهم الرجس و طهرهم تطهيراً، واللعنة على أعدائهم كثيراً كثيراً.

در زمان عنفوان شباب از وقتی که مطالعهٔ کتاب شروع کردم، و در بوستان علم و ادب قدم نهادم، ذکر «تفسیر قمی» را جابجا دیدم، و مضامینش را بسیار پسندیدم، مطالبش بسیار روشن و صاف، ولی خودش غائب پشت کوه قاف بود، تا اینکه برای ادامهٔ تحصیل به نجف اشرف رسیدم آنجا هم از این کتاب خبری نبود از هر که پرسیدم گفت من هم ندیدم، حتی اینکه در مکتبهٔ علامه امینی رحمهٔ الله علیه که از بزرگترین کتابخانههای دنیا است این کتاب وجود نداشت، خیلی تعجب کردم که همچنین کتاب، سرمایهٔ اولوالالباب، میراث ائمهٔ اطیاب، و این طور نایاب! این تفسیر بی نظیر شد مانند جوی شیر! چرا مسؤلان توجه نکردند و برای چاپ و نشرش اقدامی نفرمودند؟

بنابراین به خودم گفتم اگر این اثر نفیس همین طور در چاه گمنامی افتاده

باشد در آینده هم مانند کثیری از کتب قیمهٔ ما، مانند «اصول اربع مائه» و دیگر کتب مهمه از بین می رود و فقط نامش در کتابها می ماند.

این بود که کمر همت بستم و از همهٔ کارها خودم را رستم، اولاً خدمت استاد محترم حضرت آیةالله العظمی سید محسن حکیم رحمة الله علیه رفتم و ایشان را از ارادهٔ خود آگاه ساختم، ایشان فرمودند:

«آقا سید طیب! چاپ تفسیر قمی کار آسان و کار یک نفر نیست، چند نفر از علماء هیئت تشکیل دهند تا این کتاب چاپ شود»

آن زمان سن من هنوز به ۳۰ نرسیده بود، شاید ایشان نظر به کمسنی من و عظمت این کتاب همچنین فرمودند و این کار عظیم را بیرون از استطاعت من شمردند، لذا من از منزل ایشان رأساً به آستانهٔ دارالحکمت و باب مدینهٔ علم و عظمت، حلّال مشکلات، مبین معضلات، امیرالمؤمنین، حضرت علی المنظ در حرمش رفتم، و بعد از ادای ادب عرضه داشتم:

«آقا! دام میخواهد که تفسیر قمی چاپ شود، خدمت آیةالله حکیم رفتم، ایشان فرمودند: کار یک نفر نیست، ایشان راست گفتند، حالا ما دو نفری این کار را انجام میدهیم، یکی این غلام گمنام، دومی شما امام عالی مقام، مگر شما گاهی با قنبر بر یک مرکب ردیف نمی شدید؟ این احادیث مال خودتان است، مرایاری کنید، تحریر از من تنویر از شما! تقریب از من تصویب از شما! قلم از من تحریک از شما! مداد از من سداد از شما!»

شاید ساعت خوبی بود که آقا عرض بنده را شرف قبولیت بخشیدند زیرا همه صعوبات راه که ابتداءاً مانند کوه جلوی من قد کشیده بود یکی بعد از دیگری آسان شد، همچنان معلوم میشد که گویا کسی دستم را گرفته جلو

مىبرد.

#### نسخههاي تفسير قمي

(اول) این که دو نسخه چاپی پیدا شد، یکی چاپ سال ۱۳۱۳ ه. ق، دومی چاپ ۱۳۱۵ ه. ق، هر دو چاپ ایران ؛ (دوم) این که دو نسخه دیگر خطی هم دستیاب شد، یکی در مکتبهٔ آیةاللّه حکیم، دومی در مکتبهٔ آیةاللّه کاشف الغطا، بسیار خوشحال شدم، ولی این خوشحالی تا دیر نیابید زیرا دیدم که هر چهار نسخه پر از اغلاط و اشتباهات به افراط، چه کار میکردم؟ با همین نسخههای همت شکن، کمر همت را بستم و دست به کار شدم، اما بر من چه گذشت؟ فقط خدا می داند یا مولای من، در آن موسمهای طاقت فرسای نجف، و آن کوچههای گل آلود هر طرف، ما بین مکتبهٔ کاشف الغطا و مکتبهٔ حکیم سعی بین الصفا و المروه میکردم تا این کتاب را به الفاظ با صواب به تمام آب و تاب در بیاورم.

(كيف كان) به لطف و مرحمت حلال مشاكل اين مراحل طى شد و اين كتاب در دو جلد زركوب به شكل زيبا از چاه فنا به عرصه بقا قدم نهاد، فله الحمد على ذلك، و كثير الشكر قليل هنالك.

#### آية الله حكيم جائزه دادند

وقتی که کتاب از چاپ در آمد، اولین نسخه خدمت استاد معظم آیةالله العظمی حکیم (طاب ثراه) بردم، وقتی که ملاحظه فرمودند تعجب کردند و با خوشحالی زیاد به حاضرین نشان دادند و فرمودند:

«نگاه کنید! این تفسیر قمی است! آقای جزائری این را چاپ

#### نمودند.»

بعد از آن بدست معاونشان پاکتی فرستادند که در آن جائزهٔ خوبی بود. رحمة الله علیه و علی بنیه الشهداء و آله السعداء.

#### مؤلفاينكتاب

مؤلف شریف این تفسیر بینظیر ثقه کبیر ابوالحسن شیخ علی بن ابراهیم بن هاشم قمی ﷺ (۳۰۷ هـ) است، مزار شریفشان در قم نزدیک حرم مطهر حضرت معصومه ﷺ واقع است.

شیخ علی بن ابراهیم در زمان امام حسن عسکری النظیر میزیسته، در وثاقت و جلالتش همین قدر کافی است که ایشان استاد شیخ کلینی بود، شیخ کلینی در کتاب کافی از ایشان بسیار احادیث نقل کرده است و علاوه بر کافی دیگر کتب از روایاتش پُر هستند و بقول سیدنا خوئی طاب ثراه:

«روایاتش در کتب احادیث به ۷۱۶۰ میرسد» (معجم رجال حدیث ۱۹٤/۱۱)

#### نجاشي الله ميگويد:

«على بن ابراهيم در نقل حديث ثقه، ثبت (استوار) معتمد و صحيح المذهب بود». (رجال نجاشى، ص ٢٦٠)

علامهٔ حلی الله هم در خلاصه همین را گفته. (خلاصة الاقوال، ص ٤٩) چونکه علی بن ابراهیم در این تفسیر روایات را از پدرش ابراهیم بن هاشم نقل کرده است، بنابراین مختصراً حالات او را هم باید دانست.

#### ابراهيم بن هاشم

او هم مانند پسرش معتبر و در نقل حدیث دارای مقام بلند و شیخ راویان قم بود، خدمت امام رضائلی هم رسیده است.

#### سيد داماد الله چنين مي گويد:

«نزد من روایات او درجهٔ صحت دارد و امر او بالاتر از این است که کسی او را تعدیل و توثیق کند بلکه به توسط او غیرش تعدیل میشود». (تنقیح المقال، ۱/ ٤٠)

#### محقق مامقاني الله ميكويد:

«ایشان شیخ مشایخ اجازه، فقیه و محدث، از اعیان و بزرگان طائفه است، کثیرالروایة و سید النقل است، از ثقات روایت میکند، کتب اربعه از روایاتش پر است». (تنقیح ۱/ ٤١/)

چون که در این کتاب کثیری از روایات از راوی مشهور «محمد بن ابی عمیر» نقل شده است بنابر این مختصراً از حال او هم باید گفت.

#### محمد بنابي عمير

علامه مامقاني الله ميكويد:

«او در زمان امام كاظم و امام رضا و امام جواد المناخ بود، اصحاب حدیث اجماعاً گفتند كه روایاتش اگر مرسل هم باشد مرتبه صحیح دارد». (تنقیح ۲/۱۲)

#### نجاشي ﴿ مَي كُويد:

«او جلیل القدر و عظیم المرتبت بین فریقین (سنی و شیعه) بوده، اهل سنت هم از او روایت میکنند، از امامین حضرت کاظم و حضرت رضا علی روایت میکند». (رجال نجاشی، ص ۲۲٦) جاحظ میگوید:

در زمان هارون رشید او را در زندان انداختند و از او خواستند که شیعیان علی الیالی را نشان دهد تا آزاد شود ولی او قبول نکرد، پس او را شلاق زدند وقتیکه شلاق به صد رسید نزدیک بود که لب بگشاید، همان اثناء (غائبانه) صدای رفیقش محمد بن یونس بن عبدالرحمان (یک صحابی دیگر جلیل القدر از اصحاب امام رضالی بگوشش رسید که: «ای محمد بن ابی عمیر! از خدا بسترس!» پس او لب را بست تا ایس که خدا او را فرج داد.

(مجمع رجال حدیث ۱۹۳/۱۱) علامه حلی الله از شیخ طوسی الله نقل میکند:

«او نزد عامه و خاصه هر دو اوثق الناس بود، بسیار عبادت می کرد» (خلاصه، ص ٦٨)

كشى ﴿ مَيْ مَوْدِ:

«او از آن شش نفر بود که اصحاب ما بر صحت روایاتشان اجماع نمودهاند». (رجال کشی، ۱ / ۸۳۰)

یکی از خصوصیات ابن ابی عمیر این است که عامه از ایشان روایت کردهاند ولی ایشان از آنها روایت نکرده است. (رجال کشی، ۱ /۸۵۸)

#### راوي اول اين تفسير

در رابطه به این تفسیر امری قابل ذکر است و آن این است که راوی اول این تفسیر: ابوالفضل بن محمد بن قاسم بن حمزه بن امام موسی بن جعفر علیتها

می باشد، ایشان شاگرد علی بن ابراهیم بوده و این تفسیر را به املای استادش نوشته است.

اگر چه این شخص را کتب رجال ذکر نکردهاند، ولی علو مقام ایشان از این ظاهر است که فقط به سه واسطه به امام کاظم النیا میرسد و شاگرد علی بن ابراهیم بود و ذکر نکردن کتب رجال ایشان را ضرر ندارد زیرا این تفسیر نزد علماء اعلام و مشایخ عظام از قدیم الایام متداول و مدرک مهم تفاسیر مشهور است، مجمع البیان، تفسیر برهان، تفسیر صافی، وسائل الشیعه، همه از این تفسیر نقل کردهاند، اگر در این تفسیر ذرهای از خدشه بود همچنان علماء فحول این را مدرک کتابهای شان قرار نمی دادند، خصوصاً علامه فیض کاشانی این که بر آسمان جمله علوم بدر مثیر، و نهنگ دریای علم تفسیر بود، بر این تفسیر تکیه نمی کرد، همین طور شیخ حر عاملی که در علم روایت و درایت متبحر بود و کتاب عظیم «وسائل الشیعه» تالیف کرده، از این تفسیر درایت متبحر بود و کتاب عظیم «وسائل الشیعه» تالیف کرده، از این تفسیر درایت متبحر بود و کتاب عظیم «وسائل الشیعه» تالیف کرده، از این تفسیر هرگز استفاده نمی کرد زیرا در ابتدای کتابش نوشته:

«من در تالیف این کتاب بر کتب اربعه اکتفا نکردم بلکه از کتابهای دیگر هم استفاده کردم، زیرا آنها هم کتب معتبره از تالیفات ثقات جلیل القدر هستند و نسبت آنها به مؤلفهای آنها بالتواتر ثابت است، برای همین فضلاء و علماء در آنها هیچ شک و شبهه را راه ندادند. (وسائل الشیعه ۱/۵)

همین طور علامهٔ متبحر و محقق مفکر آقا بزرگ تهرانی الله که غواص فن کتاب بود و در این فن بهترین دائرة المعارف «الذریعه الی تصانیف الشیعه» نوشته، بر این کتاب تقریظ نمی نوشت (در اول اصل کتاب این تقریظ چاپ شده است ) و در كتاب خود مدح اين تفسير را به اين الفاظ نمىكرد: «قد ذكرنا أنّ تفسير أبى الجارود لايقصر في الاعتبار عن تفسير على بن ابراهيم» (الذريعة ٤ / ٣٠٨)

#### خصوصيات اين تفسير

۱ ـ همین طوری که سابقاً گفته شد، این تفسیر اصل اصول تفاسیر است.
۲ ـ اکثر روایاتش از امامین صادقین (باقر و صادق) این بواسطهٔ کم
مروی هستند، برای همین علامه تهرانی به من فرمودند که این را باید «تفسیر
صادقین» نامید.

٣ ـ مؤلف اين تفسير معاصر امام حسن عسكرى النافج بود، اين جهت در صحت روايتش تاثير بسزائي دارد.

٤ - راوى دوم (پدر مؤلف) ابراهيم بن هاشم از اصحاب امام رضاعاتيا بود، اين جهت هم در صحت رواياتش مى افزايد.

ه ـ در این تفسیر ذخیرهٔ بزرگ و خزانهٔ عظیم از فضائل و مناقب اهل بیت
 طاهرین سلام الله علیهم اجمعین وجود دارد که در اغلب تفاسیر نیست.

۲ در این تفسیر به اکتشافات و حقائقی اشاره شده که سابقاً از نظر بشر
 پنهان بود و انسان امروز به آن دست یافته مانند خبر وجود آبادی در
 ستاره ها (نگاه کنید سورهٔ صافات آیه ۲)

#### ميان ما و ديگران در تفسير قرآن چه فرق است؟

دربارهٔ تفسیر قرآن میان ما (شیعهٔ امامیه) و دیگران فرق است، ما در مقام

١. ما نيز ترجمهٔ أن تقريظ را در اول ترجمه أوردهايم.

ترجمه و تفسير قرآن از دو قوه كمك مىگيريم:

اول: عقل ؛ دوم: اهل بیت الملكل ، دیگران نه به عقل كار دارند، نه به اهل بیت الملك ، هر چه دلشان خواست تفسیر بالرأی میكنند حال آنكه تفسیر بالرأی ممنوع است و از قرآن و سنت حرمتش ثابت است (ان شاءالله آینده ذكرش می آید).

(مثال) در قرآن مجید آمده ﴿وجوه یومئذ ناضرة الی ربّها ناظرة ﴾ سورهٔ قیامت ۲۲، عامه ترجمهاش کردند: به روز قیامت بعض چهرهها روشن میشوند و خدا را میبینند (ناظرة الی وجه الله. تفسیر درر منثور ۲/۲۹)

ولى ما اصحاب مذهب شيعه اماميه اين معنى را عقلاً قبول نداريم، خدا قابل ديد نيست زيرا آنچه قابل ديد است مادى و محدود است، خداوند عزوجل نه مادى است نه محدود! بنابراين ناچاريم كه به تفسير اهل بيت المهمين (جوع كنيم، چنانچه در همين «تفسير قمى» (۲۹٦/۲) از امام صادق المهمين همين «تفسير قمى» (۴۹٦/۲) از امام صادق المهمين نظر مى كنند طرف رحمت خدا و نعمت خدا.

### از اميرالمؤمنين عليه روايت است:

اولیاء خدا وقتی که از حساب و کتاب فارغ می شوند به یک نهر می رسند اسمش «نهر حیات» است وقتی که در آن نهر غسل می کنند و آب آن را می خورند چهره های شان روشن و درخشان می شود، همه آثار رنج و سختی ها از بین می رود پس آنها به طرف خدای عزوجل نظر می کنند که خدا باز آنها را چه اجر و ثواب عطا می کند.

(بعد از این آن حضرت میفرماید)

مراد از نظر به طرف خدا این است که آنها بطرف ثواب خدا نظر میکنند».

(تفسير صافي ۲/۲۸)

#### نهى از تفسير بالرأي

قبل از همه خدای عزوجل خودش از تفسیر بالرأی نهی کرده است، می فرماید:

﴿هو الذي انزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن ام الكتاب و اخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة و ابتغاء تأويله و ما يعلم تأويله الا الله و الراسخون في العلم ﴾ (سورة آل عمران آية ٧)

یعنی (ای پیامبر) خدا آن کسی است که بر تو کتاب نازل کرده است، در آن کتاب آیاتی است محکم (صاف و روشن) و آنها مادر کتاب (اصل کتاب) هستند، آیات دیگر متشابه (مجمل) هستند، پس آنهایی که در دلهای شان کجی است به این آیات متشابه پیروی میکنند (اینها را دلیل خود قرار میدهند) تا فتنه بر پا کنند و حسب دلخواه تأویل (معنی) کنند، در حالی که تأویل آنها را نمی داند بجز خدا و آنهایی که در علم راسخ (فرو رفته)اند.

این آیهٔ کریمه صراحتاً ما را منع میکند از این که آیتی را که واضح نیست و ما معنایش را نمی دانیم نباید آن را از خودمان معنی کنیم بلکه باید از «راسخون فی العلم» بپرسیم. و آنها اهل بیت طاهرین المی هستند لا غیر. امام صادق المی میفرمایند: «نحن الراسخون فی العلم و نحن نعلم

تأويله». (كافي ١ /٢١٣؛ عياشي ١ /١٦٤)

جای دیگر هم همین مطلب را میفرماید:

﴿فاسألوا أهل الذكر انكنتم لا تعلمون ﴾ (سورة نحل آية ٤٣)

یعنی چیزی که نمی دانید از «اهل ذکر» بپرسید «اهل ذکر» همان اهل بیت رسول اکرم بی هستند. (کافی ۲۱۱/۱)

# عقل هم همین را می گوید:

(مثال) شما یک دستگاه خارجی خریدید، با آن دستگاه غالباً یک کتابچه رهنما هم میگذارند، در آن نوشته که اول این کتابچه را بخوانید بعداً این را راه بیاندازید! شما آن کتابچه را خواندید باز هم نه فهمیدید، زیرا در آن اصطلاحاتی آمده که خارج از علم شما است، حالا شما چه کار میکنید؟ بدیهی است که حالا شما پیش آن کسی می روید که ماهر آن اصطلاحات و کاربرد آن دستگاه است، همان شخص ماهر «اهل ذکر» است، اهل بیت رسول اکرم می شاهرین «ذکر» یعنی قرآن هستند، یک اسم قرآن «ذکر» هم است، خدای عزوجل می فرماید: ﴿انا نحن نزّلنا الذکر و انا له لحافظون ﴾ (سورهٔ حجر ۹)

علاوه بر این، مفهوم حدیث ثقلین (متفق علیه بین فریقین) هم همین است، رسول اکرم عَلِی الله میفرماید:

«معاشر الناس انى تارك فيكم الثقلين كتاب الله و أهـل بيتي و انهما لن يفترقاحتي يرداعليّ الحوض».

یعنی ای مردم! من بعد از خودم در میان شما دو گرانقدر شیء میگذارم یکی کتاب خدا دومی اهل بیت من و اینها از همدیگر جدا نخواهند شد تا این که

بر حوض كوثر نزد من وارد بشوند.

این حدیث صحیح الاسناد علی شرط الشیخین است و در کتب شیعه و سنی متواتراً وارد شده (ملاحظه شود: صحیح مسلم کتاب فضائل صحابه باب فضائل علی المنافع ۱۸۷۲، ط بیروت ؛ صحیح ترمذی ۲/۳۸۲ مستدرک حاکم ۱۰۹/۳؛ بحار الانوار ۲۱/۳۸۷)

از این حدیث شریف پر ظاهر است که اهل بیت طاهرین از طرف خدا و رسول مفسر و مبین قرآن کریم هستند، همان طوریکه حضرت علی الله خودش در جمع مهاجرین و انصار اعلان کرده:

«هذا سفط العلم هذا لعاب رسول الله هذا ما زقنى رسول الله زقاً، سلونى فان عندى علم الاولين و الآخرين، فوالذى فلق الحبة و برأ النسمة لو سألتمونى عن آية آية في ليل نزلت ام في النهار، مكيها و مدنيها، سفريها وحضريها، ناسخها و منسوخها، محكمها و متشابهها، تأويلها و تنزيلها، لأخبرتكم»

(اصابة في معرفة الصحابة ٥٠٩/٢؛ و طبقات ابن سعد ٢/ ١٠١)

آن حضرت به سینهٔ خود اشاره کرد و فرمود: مردم! این جا است خزانهٔ علم، این جا است خزانهٔ علم، این جا است لعاب دهن رسول الله عَیْرَانهٔ این جا است، معلوماتی که آن را رسول اکرم عَیْرَانهٔ در سینهٔ من پر کرده مانند پرندهای که منقارش را در منقار جوجهاش میگذارد و شکم گرسنهاش را پر میکند.

مردم! هر چه خواستید از من سؤال کنید! زیرا نزد من است علم اولین و آخرین! قسم به آن خدای که دانه را شکافته و جانها را آفریده اگر شما از من دربارهٔ یک یک آیت در قرآن بپرسید که کدام آیت شب نازل شده و کدام روز، کدام آیت مکی است و کدام مدنی، کدام سفری است و کدام حضری، کدام ناسخ است و کدام منسوخ، کدام محکم است و کدام متشابه، تأویلش چیست و تنزیلش چیست؟ من از همه به شما خبر میدهم.

آیا حیف نیست که انسان با بودن همچنین کسیکه علمش فوق بشر است، به رأی خود تفسیر کندیا به دنبال ابوهریره و امثالش برود!

از على على الله نبرسد كه باب علم رسول المالية بود، پروريده آغوش رسول المالية بود و از ابوهريره بپرسد كه بيشتر از سه سال در خدمت رسول المالية نبود! فاعتبروا يا اولى الابصار!

به هر حال در احادیث سنی و شیعه هم دو از تفسیر بالرأی به شدت ممانعت شده است:

Co-100/1950000

#### (احادیث اهل سنت)

قال رسول الله ﷺ: «من فسر القرآن برأيه و هو على وضوء فليعد وضوئه». (كنزالعمال ١/٦٦١ح ٢٨٧١)

یعنی هر کسی قرآن را به رأی خودش تفسیر کرد، اگر با وضو باشد وضوش باطل میشود، باید دوباره وضو بگیرد.

و قال ﷺ: «من فسر القرآن برأيه فليتبوء مقعده من النار». (تفسير قرطبي ١ / ٣١)

يعنى هر كسى قرآن را با رأى خودش تفسير كند جايگاهش جهنم است.

#### (احاديث شيعه)

١ ـ قال رسول الله ﷺ: من فسر القرآن برأيه فأصاب الحق فقد
 اخطأ (تفسير صافى ١ / ٢١)

یعنی: هر کسی قرآن را به رأی خود تفسیر کند اگر حق هم گفته باشد خطا کرده است.

٢ ـ قال رسول الله عَلَيْنَ : من فسر القرآن برأيه فليتبوء مقعده من النار (تفسير صافى ١ / ٢١)

يعنى: هر كسى قرآن را به رأى خود تفسير كند جايگاهش جهنم است.

٣ ـ قال الامام الصادق الله : من فسر القرآن برأيه ان أصاب لم
 يؤجر و ان أخطأ فهو أبعد من السماء (تفسير عياشي ١ / ١٧)

امام صادق النافي النافي : فرمودند: هر كسى قرآن را به رأى خود تفسير كند اگر به حق هم رسيده باشد اجر داده نمى شود و اگر خطا كرد از آسمان (رحمت خدا) دور مى شود.

#### (ازالة شبهه)

اگر کسی بگوید: اگر بدون کمک اخبار اهل بیت المی المی قرآن را معنی کردن جائز نیست، پس قرآن از حجیت میافتد، در حالی که قرآن خود گفته: ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ القرآن أَم على قلوب أَقْفَالُها ﴾ (سورة محمد ٢٤)

و در حدیث آمده «اگر شما در حدیثی شک کنید آن را بر قرآن عرضه کنید اگر موافق قرآن باشد قبول کنید و الارد کنید (وسائل الشیعه ۱۸ / ۸۶)»

#### (جواب)

سابقاً گذشت که در قرآن دو گونه آیات است، محکم و متشابه، آیاتی که محکم است احتیاج به تفسیر ندارد، مانند:

﴿أقيموا الصّلاة و آتوا الزكاة ﴾ (بقره ٤٣) و ﴿كتب عليكم الصيام ﴾ (بقره ١٨٣) و ﴿أتمّوا الحج و العمرة لله ﴾ (بقره ١٩٦) و ﴿حرّمت عليكم الميتة و الدّم و لحم الخنزير ﴾ (مائده ٢) و ﴿يسئلونك عن الخمر و الميسر قل فيهما اثم كبير ﴾ (بقره ٢١٩) از اين قبيل آيات در قرآن كريم بكثرت هستند، از اينها اصل وجوب و حرمت واضح است، احتياج به تفسير نيست، البته براى تفاصيل كيفياتش احتياج به تفسير است كه آن وقت بايد به اهل بيت الميتالي رجوع شود.

# كلام مادربارة اين ترجمه

خدای رحیم و کریم به مترجم این تفسیر، عمدة الاعلام حجة الاسلام جناب آقای شیخ جابر رضوانی (وفقه الله لرضوانه و جعله أسوة لإخوانه) جزای جزیل و اجر جمیل بدهد، زحمت فراوان کشیدند که این تفسیر پر تنویر را به فارسی ترجمه کردند.

اهل بصارت و بصیرت میدانند که ترجمه کردن کار آسان نیست بلکه بعض اوقات شبه محال میماند.

كه مىتواند ترجمه ﴿غيض الماء و قبضى الأمر و استوت على الجودي و قيل بعداً للقوم الظالمين ﴾ (هود ٤٤) را بكند؟

كه مى تواند ترجمه ﴿فغشيهم من اليم ما غشيهم ﴾ (طه ٧٨) را بكند؟ همين طور كه مى تواند ترجمه ﴿قل هو الله أحد الله الصمد ﴾ را بكند؟ بلکه ترجمهٔ یک کلمهٔ ﴿اللّه أُکبر﴾ مشکل است، کسی از امام جعفر صادق اللهٔ معنای ﴿اللّه أُکبر﴾ را پرسید، حضرت فرمود: شما چه معنی میکنید؟ راوی گفت: من میگویم: الله اکبر من کل شیء، الله از هر شیء بزرگتر است.

حضرت فرمود: وقتی که هیچ شیء نبود الله بزرگ نبود؟ راوی گفت: پس شما بفرمایید معنایش چیست؟

حضرت فرمود: «الله اكبر من أن يوصف» يعنى خدا بزرگتر از اين است كه كسى او را توصيف كند. (معانى الاخبار ص ١١)

ای برتر از خیال و قیاس و گمان و وهم

و از هر چه گفتهاند و شنیدیم و خواندهایم

جای صد ستایش است که در چنین زمین سنگلاخ جناب آقای رضوانی زاد مجده قدم نهادند و خوب پیش رفتند، بنده بجهت قلت وقت و کثرت کار نتوانستم که این کتاب را از باب تا محراب مطالعه کنم ولی تا جایی که دیدم عالی یافتم، امیدوارم که بقیه ترجمهٔ شان هم بعنایت حضرت بقیةالله پسندیده باشد (ان شاءالله).

بنده از کارشان خوشحال شدم زیرا کتابی که من در آن کار کرده بودم ایشان آن را دنبال کردند.

من که چیزی نیستم از کارشان خدای لایزال خوشنود است، زیرا ایشان فائدهٔ کلامش را از عرب به عجم تعمیم دادند.

بيامبر اسلام حضرت محمد مصطفى عَنَا الله خوشنود است، زيرا فضائل امير المؤمنين حضرت على النال المائل را تبليغ كردند.

امير المؤمنين حضرت على النظ خوشنود است، زيرا مقام صحيح نبي

كريم عَيَا الله الله الله الله مردم روشن كردند.

همهٔ ائمهٔ طاهرین سلام الله علیهم اجمعین خوشنود شدند، زیرا از ولایتشان مردم را آگاهتر کردند.

مؤلف كتاب (شيخ على بن ابراهيم ﷺ ) خوشنود است، زيرا تأليفش را تعريف كردند.

فجزاه الله جزاء المحسنين و كثّر في العلماء مثله ممن يخدم الدين و ينشر فضائل أميرالمؤمنين و آله الطاهرين.

كتبه قليل البضاعة كثير الاضاعة سيد طيب موسوى جزائرى في الحوزة المشرفة (قم) يوم العيد الأضحى ١٤٢٩



#### مقدمة مترجم

#### ولادت

ابو الحسن، على بن ابراهيم بن هاشم قمى، از روات بزرگ شيعه در اواخر سدهٔ سوم و اوائل سدهٔ چهارم هجرى قمرى است.

او از یاران امام حسن عسکری الله و از مشایخ معتبر ثقة الاسلام کلینی به شمار می آید.

مرحوم شیخ در کتاب الفهرست مینویسد: ابراهیم بن هاشم ابواسحاق اصلش از کوفه بوده و بعد به قم رفته است و اصحاب ما میگویند: او اولی کسی است که حدیث کوفیان را در قم نشر داده است. ۱

پس بنابر بر ذکر شیخ طوسی علی بن ابراهیم در یکی از این دو شهر (کوفه یا قم) بدنیا آمده است؛ امّا تاریخ ولادتش معلوم نیست.

صاحب تنقیح المقال مینویسد: بر تاریخ وفاتش دسترسی پیدا نکردم و آنچه که در عیون استفاده می شود این است که حمزة ابن قاسم از نوادههای حضرت ابوالفضل العباس النالله در سال ۳۰۷ هجری قمری از او اجازهٔ روایت

١. الفهرست شيخ طوسي، ص ٢

گرفته و مرگش بعد از این سال میباشد. ا

و نیز مرحوم شیخ عباس قمی التی از الکنی و الالقاب بعد از تجلیل از مقام شامخ علی بن ابراهیم می نویسد: من تاریخ وفاتش را پیدا نکردم مگر اینکه در سال ۳۰۷ هجری زنده بوده است. ۲

#### دوران کودکی

على در خانوادهاى مؤمن، اهل علم و عاشق اهل بيت عصمت و طهارت به دنيا آمد. پدرش از راويان بزرگ شيعه است.

وی از همان دوران کودکی در محضر پدر بزرگوارش شروع به فراگیری معارف محمد و آل محمد الله کرد و نیز از محضر برادرش اسحاق بن ابراهیم بن هاشم و دیگر راویان بزرگ و معتبر شیعه کسب فیض نمود و حاصل این تلاش فراوان و یادگیری علوم آلمحمد الله که خود آن بزرگوار از روات معتبر و معتبر و سرشناس شهر مقدس قم شد. او داستان تزویج امالفضل دختر مامون به امر او به امام جواد الله را روایت کرده است، که با سند اول آن را از وی روایت میکنیم."

امًا این عالم بزرگ متاسفانه در وسط عمرش نابینا می شود.

#### يدر

١. تنقيح المقال مامقاني، ج ٢، ص ٢٥٠

٢. الكني و الالقاب، ج ٣. ص ٨٤

٣. مفاخر اسلام، ج ٢، ص ٢٢٢ به نقل از فهرست شيخ طوسي، ص ٨٩

در کتاب شریف الکنی و الالقاب درباره مقام و منزلت ابراهیم بن هاشم پدر علی بن ابراهیم مینویسد: «وی از برجسته ترین و بزرگ ترین شخصیتهای روایی شهر قم میباشد. او اولین کسی بود که روایات اهل کوفه را در شهر قم رواج داد و در حقیقت او شیخ قم و چهره سرشناس آنان میباشد».

#### فرزندان

علی بن ابراهیم قمی دارای سه فرزند به نامهای احمد بن علی بن ابراهیم، ابراهیم بن علی بن ابراهیم و محمد بن علی بن ابراهیم قمی می باشند که همگی از اصحاب روات هستند. ۱

احمد بن علی از اساتید شیخ صدوق بوده که روایات زیادی از او نقل میکند.۲

و نیز محمد بن علی بن ابراهیم هم از استادان شیخ صدوق بوده که از او هم روایت نقل میکند.

#### شخصيت

على ابن ابراهيم قمى يكى از برجسته ترين و معتبر ترين روات شيعه به شمار مى آيد. طورى كه اكثر تراجم نويسان وقتى به اسم شريف او مى رسند او را با عبارتى همچون: ثقه، داراى ايمانى ثابت، صحيح المذهب، حديث زياد شنيده و... توصيف مى كنند.

و شیخ کلینی از او بسیار روایت نقل میکند که شامل بیش از یک چهارم

موسوعة طبقات الفقهاء، ج ۴، ص ۲۶۶

۲. الكني و الالقاب، ج ٣، ص ٨٤

روایات کتاب شریف کافی می شود و این دلالت بر مورد اعتماد و وثوق بدون این استاد بزرگ در نزد شاگرد را می کند.

و مرحوم طبرسی در کتاب اعلام الوری میفرماید: «علی بن ابراهیم از بزرگترین راویان شیعه است که در عصر امام حسن عسکری الله زندگی میکرده و محمد بن یعقوب کلینی در کتاب کافی بسیار از او روایت نقل میکند.»

در شخصیت علمی این عالم بزرگوار همین بس که پدری چون ابراهیم بن هاشم و برادری چون اسحاق بن ابراهیم بن هاشم داشته و از آنها بهره برده و نیز فرزندانی همچون احمد بن علی بن ابراهیم که استاد شیخ صدوق است و نیز ابراهیم بن علی بن ابراهیم بن هاشم و محمد بن علی بن ابراهیم بن هاشم داشته و دارای تالیفات زیادی است.

مرحوم دوانی مینویسد: تالیفات نفیس و استادان بزرگ و شاگردان نامداری داشته است که برای درک بزرگواری او کافی است، به خصوص که قَدْحی هم دربارهٔ او نرسیده است. ۱

#### اساتىد

مرحوم علی دوانی دربارهٔ استادان علی بن ابراهیم قمی مینویسد: علی بن ابراهیم در شهرها و کشورهای مختلف اسلامی از دانشمندان بسیاری از خاصه و عامه به اخذ حدیث نائل آمده یا از آنها اجازه گرفته است. بدیهی است که دستیابی به همهٔ استادان علی بن ابراهیم این محدث بزرگ و پرکار که آن همه احادیث و کتابها از وی مانده است، کار دشواری است. ما با مراجعه به

۱. مفاخر اسلام، ج ۲، ص ۲۲۷

مقدمه مترجم

مجموع منابعی که در دست داشته ایم همچون فهرست شیخ، رجال نجاشی، جامع الروات، معجم رجال الحدیث، و نوابغ الروات این عده از محدثین بزرگ و فقهای شیعه را یافته ایم که از استادان نامدار وی در اواسط سدهٔ سوم هجری بوده اند:

۱ - پدر بزرگوارش ابراهیم بن هاشم

۲ - برادرش اسحاق بن ابراهیم بن هاشم

٣ - احمد بن ابي عبدالله برقي

٤ - ايوب بن نوح

ه - على بن محمد كاشاني

٦ - احمد بن اسحاق قمى

٧- حسين بن حسن

۸ - اسماعیل بن محمد ملکی

۹ - حسن بن محمد راوی

١٠ - حسن بن موسى الخشاب

۱۱ ـ ريّان بن صلت

۱۲ ـسری بن ربیع

١٣ - سلمة بن خطاب

١٤ -صالح بن سندي

١٥ ـصالح بن عبدالله

١٦ -عباس بن معروف

١٧ \_عبدالله بن صلت

١٨ ـ عبد اللهّ بن محمد بن عيسى

١٩ ـ على بن اسحاق

۲۰ ـ على بن حسان

٢١ ـ على بن محمد بن ابي اسحاق خفّاف

٢٢ ـ محمد بن الحسين (ابن ابي الخطاب)

۲۲ ـ محمد بن خالد طيالسي

٢٤ ـ محمد بن سالم

۲۵ ـ محمد بن علی همدانی

۲٦ ـمحمد بن عيسى بن عبيد يقطيني

۲۷ ـ مختار بن محمد بن مختار همدانی

۲۸ ـ موسی بن ابراهیم محاربی

٢٩ ـ هارون بن مسلم ﴿ وَمُرْتَ رَاضِ مِن مسلم

٣٠ ـ ياسر خادم

٣١ ـ يعقوب بن يزيد

٣٢ \_ابوهاشم داود بن قاسم جعفرى

٣٣ ـ احمد بن محمد بن عيسى

٣٤ ـ ابوسمينه محمد بن على صيرفي

۳۵ ـ محمد بن ریان بن صلت

٣٦ ـ على بن شيره

۲۷ ـ يحيى بن عبدالرحمن بن خاقان

۲۸ ـ احمد بن محمد بن ابى الفضل مدائني

۲۹ ـ قاسم بن محمد برمكي

٤٠ ـ جعفر بن سلمهٔ اصفهاني

۴۱ ـ قاسم بن ربيع

۴۲ ـ على بن ريان بن صلت

۴۳ ـ عبدالله بن احمد موصلي

۴۴ ـ اسماعیل بن عیسی معروف به سندی

۲۵ ـ حسن بن سعید اهوازی

۴۶ ـ حسين بن سعيد اهوازي

۴۷ ـ محمد بن يحيى

۴۸ ـ جعفر بن سلمهٔ اهوازی

۴۹ ـ محمد بن سالم



#### شاگردان

شخصیتهای مراوانی نیز از محضر درس او بهره بردهاند و از گلستان علمش گلها چیدهاند و باعث پررونق شدن احادیث اهل بیت عصمت و طهارت البی گردیدهاند که از جملهٔ آنها عبارتند از:

۱ - ثقة الإسلام محمد بن يعقوب كلينى صاحب كتاب شريف كافى كه حدود بيش از يك چهارم روايتهاى اين كتاب شريف بواسطة على بن ابراهيم قمى است.

٢ - حمزة بن محمد بن احمد بن سكّين

٣ - احمد بن زياد بن جعفر همداني

٢ - حسن بن حمزهٔ علوى طبرى

۵ - محمد بن موسى بن متوكل

١. مفاخر اسلام، ج ٢، ص ٢٢٨

٦ ـ محمد بن احمد بن صفواني

٧ ـ على بن بابويه قمى

٨ ـ محمد بن على ماجيلويه

٩ ـ على بن عبدالله وراق

١٠ ـ حسين بن ابراهيم ناتانه

۱۱ ـ پسرش ابراهیم بن علی بن ابراهیم

۱۲ \_ پسر دیگرش احمد بن علی بن ابراهیم

١٣ ـ پسر سومش محمد بن على بن ابراهيم

۱٤ ـ حسين بن حمدان

١٥ ـ على بن محمد بن قولويه

١٦ ـ محمد بن حسن صفات علم الماري

١٧ ـ احمد بن على بن زياد

۱۸ ـ احمد بن محمد علوى

۱۹ ـ حسن بن قاسم

۲۰ حسین بن ابراهیم بن احمد مکتب

۲۱ ـ حمزة بن محمد علوى

٢٢ ـ محمد بن حسن بن وليد قمى

۲۳ ـ محمد بن قولویه قمی و ... ا

#### تأليفات

على بن ابراهيم داراى تأليفات فراواني است كه از جملة آنها عبارتند از:

١. مفاخر اسلام، ج ٢، ص ٢٢٩

- ۱ نوادر القرآن ۱
- ۲ ناسخ و منسوخ
  - ٣ قرب الإسناد
    - ٤ الشرايع
    - ه الحيض
- ٦ التوحيد و الشرك
- ٧ فضائل أمير المؤمنين عليك
  - ٨-المغازي
  - ٩ الأنبياء
  - ۱۰ المشذر
  - ١١ المناقب
  - ١٢ اختيار القرآن
    - ١٣ ـ التفسير
- ١٤ ـ حديث تزويج المامون ام الفضل من ابي جعفر محمد بن على الجواد عليَّهُ
  - ١٥ ـ رسالة في معنى هشام و يونس
  - ١٦ ـ جوابات مسائل ساله محمد بن بلال (هلال) ٢
    - ١٧ \_ فضائل القرآن

## تفسير على بن إبراهيم قمي

تفسیر علی بن ابراهیم قمی از جملهٔ کتابهای پرارزش روائی و تفسیری

۱. الذريعه، ج ۲۴، ص ۳۴۹

۲. مفاخر اسلام، ج ۲، ص ۲۲۹

٣. الذريعه، ج ١٤، ٢٤٢

شیعه است که به دست ما رسیده و بارها نیز به زیور طبع آراسته است و نیز از همان زمانهای قدیم جز ماخذ و منبع کتابهای حدیثی و تفسیری بعد از خود قرار گرفته است. این تفسیر از آرزش و اعتبار خاصی در نزد مفسرین شیعه برخوردار است و علما و بزرگان شیعه اعتبار و ارزش دیگر کتب تفسیر روایی را با این کتاب میسنجند.

این تفسیر با ارزش پرده از روی اسرار آیاتی که در شأن اهل بیت عصمت و طهارت این تفسیر، تفسیر ولائی و طهارت این تفسیر، تفسیر ولائی و دربارهٔ اهل بیت این شده است بر می دارد و در اصل این تفسیر و رواج دادن آن در و دربارهٔ اهل بیت این شمین و رواج دادن آن در جامعه یعنی زنده نگهداشتن یاد اهل بیت و تبری جستن از دشمنان آن بزرگواران است چنانکه ابن حجر عسقلانی عالم بزرگ سنی وقتی از این شخصیت بزرگ شیعه و از تفسیر او نام می برد صراحتاً می نویسد: علی بن ابراهیم شیعهٔ سرسخت است. او تفسیری دارد که در آن مصائبی هست!

حضرت حجة الاسلام علامه سيد طيب جزائرى (حفظه الله» در مقدمهٔ خود بر تفسير قمى و در ستايش آن مىنويسد: شكى نيست تفسيرى كه در دست ماست قديمى ترين تفسيرى است كه به ما رسيده است و اگر اين تفسير به ما نمى رسيد دربارهٔ علم تفسير قرآن متنى محكم و متين وجود نداشت و بزرگان مفسرين در تفسير قرآن آرامش نداشتند.

در این تفسیر خصائص پراکنده ای است که در تفاسیر دیگر یافت نمی شود که عبارتند از:

۱ - این تفسیر خمیر مایهٔ بسیاری از تفاسیر شیعه است.

٢ ـ اينكه روايات آن از امام باقر علي و امام صادق علي با كمي واسطه و

سند نقل شده است و از این جهت است که در ذریعه می فرماید: در حقیقت تفسیر علی بن ابراهیم تفسیر امام باقر و امام صادق عِلْتَکِی است.

٣ ـ مولف تفسير در زمان امام حسن عسكرى عليه بوده است.

۴ پدرش (ابراهیم بن هاشم) که این روایات را برای پسرش (علی) نقل
 کرده از اصحاب امام رضا اللی بوده است.

۵-اینکه در این تفسیر علم بسیاری از فضائل اهل بیت المهی است که دشمنان آن بزرگواران تلاش فراوانی کردند که آن فضائل را از قرآن بیرون بیاورند.

ع این تفسیر متکفل بسیاری از آیات قرآن کریم است که مراد این آیات جز به کمک و ارشاد اهل بیت المهیالی که تالی تلو قرآن هستند فهمیده نمی شود. ا

مرحوم شیخ آقا بزرگ تهرانی درباره این کتاب شریف می فرماید: این تفسیر اثری ارزشمند و نفیس و کتابی جاودان می باشد که از دو امام بزرگوار امام محمد باقر الملل به روایت ابو الجارود و امام جعفر صادق الملل به روایت علی بن ابراهیم قمی نقل شده است. ۲

آیة الله حاج شیخ حسین وحید خراسانی «حفظه الله» در ضمن درس خارج اصول فقه اش فرمودند: رجال تفسیر علی بن ابراهیم موثق به توثیق عام هستند. خود علی بن ابراهیم در مقدمهٔ تفسیر بیان می کند این است که آنچه در این تفسیر ذکر می شود از ثقات به ما رسیده است در نتیجه جز توثیقات عامه می شود. در رجال دو قسم توثیق داریم که هر دو برای اتمام سند (حدیث) کافی هستند یکی توثیق خاص است مثل اینکه نجاشی یا شیخ یا کشی یا

۱. تفسیر قمی، ج ۱، ص ۱۴ ۱۱: ۲،۳ ، ۲،۳ ، ۳،۳

۲. الذريعه، ج ۲، ص ٣٠٣

صدوق بگویند که فلانی ثقه است، صالح است، خیر است، عادل است؛ یکی هم توثیق عام است که توثیق عام مثل شهادت شیخ طوسی در کتاب عُده نسبت به کسانی دارد که: فلانی جز از افراد ثقه روایت نمی کند. که اصحاب روایات اینها را تلقی به قبول کرده اند و عمدهٔ توثیقات عامه دو توثیق است یکی توثیق ابن قولویه در مقدمهٔ کتاب کامل الزیارات که ایشان فرموده این روایات از ثقات مشایخ به ما رسیده است؛ یکی هم توثیق علی بن ابراهیم است که عده ای از اعاظم فقهاء بر این دو توثیق عام اعتماد کرده اند. مرحوم آقای خوئی اول امر به هر دو توثیق عام در فقه عمل می کرد ولی در اواخر عمرش از رجال کامل الزیارات به نحو عموم برگشت و لکن بر توثیق عام تفسیر علی بن ابراهیم تا آخر عمرش باقی بود.

تمام شد مقدمهٔ تقسیر قمی شب ولادت مولای متقیان آقا امیرالمومنین علی بن ابیطالب علیه آلاف التحیه و الثناء در شهر مقدس قم ۱۲ / رجب المرجب / ۱۴۲۹ مطابق با ۱۳۸۷/۴/۲ شمسی باشد که این برگ سبز ناچیز مورد قبول درگاه آن قبول کنندهٔ بینوایان و مسکینان و اسیران (هوا و هوس) گردد و مرحمتی از لطف و بزرگواری عنایت فرماید و دست خالی ما را در دنیا و آخرت بسویمان بر نگرداند همچنانکه دست سائل را برنگرداند.

انشاء الله جابررضواني شهر مقدس قم

۱. درس خارج اصول فقه، مورخهٔ ۲۰ / ۱۰ / ۱۳۸۵ شمسي

# ٢

#### پیشگفتار

تفسیری را که در پیش روی دارید ترجمهٔ تفسیر علی بن ابراهیم قمی الله است؛ تفسیری که از بدو تولد تا به امروز مورد استفاده تمام مفسران شیعه شده و حتی بعضی از این بزرگواران تمام آن را در ذیل آیات تفسیری خود ذکر کردهاند و نیز علامهٔ مجلسی الله هم در دائرةالمعارف بزرگ شیعه یعنی بحارالانوار آن را در جای جای کتاب شریفش نقل کرده است.

حال كه ترجمهٔ اين كتاب شريف با عنايت الهي و لطف آقا امام زمان روحى و ارواح المومنين لتراب مقدمه الفداء به پايان رسيده و آمادهٔ چاپ در پنج جلد گرديده است ضروريست كه نكاتي را دربارهٔ آن توضيح دهم:

۱ . نسخهٔ مورد ترجمهٔ ما چاپ دارالکتاب جزائری است که با تصحیح و تعلیقه و مقدمهٔ علامه حضرت آیةالله سید طیّب جزائری (حفظه الله) است.

۲. با توجه به آیات و ترجمه آن و نیز تحقیقات پاورتی و منابعی که از این تفسیر استفاده کردهاند ترجمه تفسیر را به پنج جلد رسانده است.

۳. عمده تحقیقات پاورقی ما از کتابهای روائی روی بحارالانوار و از کتب تفاسیر روی تفسیرهای برهان، صافی و نورالثقلین و نیز بعضی از کتابهای پراکنده بوده است که اگر تمام کتابهای تفاسیر را نقل می کردیم حجم کتاب را به بیش از این که هست می رساند.

٤. ترجمه جلد اول در دو جلد آماده شده که منابع تحقیقاتی را در پایان جلد

دوم آوردهایم؛ و ترجمه جلد دوم عربی نیز در سه جلد آماه شده که منابع تحقیقاتی آن را نیز در پایان جلد پنجم آوردهایم.

تفسیر قمی شامل تمام سورههای قرآن است امّا شامل تمام آیات
نمیباشد و لذا برای سهولت فارسی زبانان، ما قبل از آیات تفسیری آیهٔ مورد
نظر با ترجمهاش را با قلمی مجزا از قلم متن و با فونتی نازک آوردهایم تا
خوانندهٔ گرامی قبل از تفسیر به آیه و ترجمهٔ آن دسترسی داشته باشد و با
هیچ مشکلی روبرو نگردد.

٦. چون این ترجمه اولین ترجمهای است که از تفسیر قمی شده یقیناً خالی از اشکال نیست و لذا از خوانندگان گرامی عاجزانه درخواست میکنم که در هنگام مشاهدهٔ سهوالقلمی آن را با دیدهٔ اغماض بنگرند و آن را بر این عاصی ببخشند.

در پایان از همهٔ کسانی که ما را از پیشنهادهای خود بیبهره نگذاشتند و نیز کسانی که ما را در مقابله تایپی یاری کردهاند صمیمانه تقدیر و تشکر میکنم خصوصاً از حضرت حجةالاسلام و المسلمین حاج امیرآقا جزائری (حفظه الله) که اگر پیگیریهای مخلصانهٔ ایشان بعد از پیشنهاد ترجمهٔ این تفسیر قیم نبود شاید تا حال این ترجمه به سرانجام نرسیده بود.

و همچنین از خداوند منّان درخواست عاجزانه دارم که ما را از قرآن جدا نکند و دست ناتوان ما را از تمسک جستن به قرآن ناتوان نگرداند چرا که اگر لطف و عنایت الهی شامل حال ما نباشد در دنیا و آخرت بدبخت و روسیاه خواهیم بود.

خداوندا تو را سوگند میدهیم به حق قرآن آنی ما را از قرآن و تمسک جستن به آن جدا مگردان.

خداوندا تو را سوگند مىدهيم به حق قرآن أنى ما را از قرآن ناطق أقا اميرالمومنين عليه دور مگردان.

# ٢

#### مقدمة مؤلف

حمد و سپاس خداوند واحد و احد و صمد و فرد را که از هیچ چیزی آفریده نشده، بلکه هر چیزی را با قدرت خویش آفریده است، ریشهٔ تمام اشیاء از اوست، دارای صفتی نیست که بدان برسد، حد و نهایتی ندارد که بدان مثال زده شود، همهٔ صفاتش زینت بخش لفات است.

حمد و سپاس خداوندی را که ابتداء و غایتی برای او نیست. پاک و منزه است خداوندی که خودش را وصف میکند و وصف کنندگان از توصیف آن عاجزند.

حمد و سپاس خداوندی را که عمل را در این دنیا و جزا را در آخرت قرار داده است. برای هر چیزی تقدیری و برای هر تقدیری مدتی و برای هر مدتی کتابی قرار داده است ﴿ يَمْحُوا اللّهُ مَا يَشَاءَ وَ يُثْبِتُ وَ عِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ ﴾ اخداوند آنچه را که میخواهد محو میکند و به ثبت میرساند و ام الکتاب نزد اوست.

حمد و سپاس خداوندی را که حمد را برای شکرش و شکر را برای طاعت و تکبیر جلالت و تعظیم خود قرار داده است. شهادت میدهم که خدائی جز

١. سورة رعد، أية ٣٩.

خدای یگانه نیست چنانکه می فرماید: ﴿ سَتُكُنْتَبُ شَهْادَتُهُمْ وَ یُسْئُلُونَ ﴿ اَسْعَادَتَ ایشان نوشته شده و از آن مورد سؤال و بازخواست واقع می شوند. و فرمود: ﴿ إِلاَّ مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَ هُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ آمگر کسانی که از روی علم و آگاهی شهادت به حق می دهند.

شهادت میدهیم به آن با سعهٔ صدر و با بینش قلوبمان که حقاً گوشت و خون و مو و پوست و گوش و چشمهایمان با آن آمیخته است.

شهادت می دهیم که محمد عَلَیْش بنده و فرستادهٔ اوست و قرآن را به وسیلهٔ آن حضرت برای راهنمائی بشر فرستاده است.

امیرالمومنین علی الله می فرماید: ای مردم خداوند تبارک و تعالی پیامبر را به سوی شما فرستاد و قرآن را به حق بر او نازل فرمود در حالی که شما از قرآن و فرستنده آن و هم از پیامبر و فرستنده شبی بیخبر بودید، در زمان تعطیلی پیغمبران و خواب دراز ملتها و گسترش نادانی و سرکشی فتنه و گسیختن اساس محکم و کوری از حقیقت و سرپیچی ستم و کاهش دین و شعله وری آتش جنگ، همزمان با زردی گلستان باغ جهان و خشکیدن شاخه ها و پراکندگی برگها و نومیدی از میوه و فرو رفتن آبهای آن، پرچمهای هدایت فرسوده و پرچمهای هلاکت افراشته بود، دنیا به رخسار مردم عبوس و روی درهم کشیده بود، به آنها پشت کرده روی خوش نشان نمی داد، میوه دنیا آشوب و خوراکش مردار بود. نهانش ترس و آشکارش نمی داد، میوه دنیا آشوب و خوراکش مردار بود. نهانش ترس و آشکارش نمین و روزگارشان تاریک بود. پیوند خویشی خود را بریده و خون یکدیگر

١. سورهٔ زخرف، آيهٔ ١٩.

۲. سورهٔ زخرف، آبهٔ ۸۶.

را میریختند، دختران خود را در جوار خود زنده بگور میکردند، زندگی خوش و رفاه و آسایش از ایشان دور گشته بود، نه از خدا امید پاداشی داشتند و نه از او ترس و واهمه ای، زنده ایشان کوری پلید بود و مرده آنها در آتش جنهم نومید و پشیمان ؛ در آن هنگام پیغمبر اکرم نسخه ای از کتب آسمانی گذشتگان بر ایشان آورد که کتب ما قبلش را تصدیق میکرد و حلال را از حرام مشکوک جدا میساخت، این نسخه همان قرآن است، از او بخواهید تا با شما سخن گوید، او هرگز سخن نگوید، ولی من از او به شما خبر میدهم، در قرآن علم گذشته و علم آینده است تا روز قیامت میان شما حکم میدهد و اختلافات شما را بیان میکند، اگر از من دربارهٔ قرآن بپرسید به شما جواب خواهم داد.

رسول خدا تَهَا الله در حجة الوداع در مكه معظمه و مسجد خيف فرمود: من از ميان شما به عالم آخرت مي روم و همهٔ شما فرداى قيامت در كنار حوض كوثر كه بزرگى آن به مسافت بصره و يمن است و بعدد ستارههاى آسمان جامهاى نقره دارد بر من وارد مى شويد آنوقت من از شما راجع به دو چيز سنگين و پر بهاء سؤال مى كنم.

عرض کردند: ای رسول خدا آن دو چیز کدام است؟

فرمود: یکی قرآن خداست که یک طرف آن در دست خدا و طرف دیگرش دست شما مردم است که اگر به آن چنگ زده و متمسک شوید هرگز لغزش نکرده و گمراه نمی شوید، و دیگر عترت و اهل بیت من است و خداوند دانا و توانا مرا خبر داد که قرآن و عترتم هرگز از هم جدا نمی شوند تا کنار حوض کوثر بر من وارد شوند مانند دو انگشت سبابه و وسطی و نمی گویم مانند انگشتان سبابه و ابهام که یکی نسبت به دیگری برتری داشته باشد و بعد

اشاره به انگشتان مبارک نمود.

پس ای مردم قدر و منزلت قرآن بزرگ را بدانید، آشکار است که هر کس به آن تمسک بجوید راهنمائی شود و هر کس از آن رویگردان شود ذلیل و گمراه خواهد شد و قرآن بزرگترین دستور العمل است که باید بر طبق موازین و احکامش عمل نمود و خداوند فرمود: ﴿ وَ نَزَّلْنَا عَلَیْکَ الْکِتَابَ تِبْیَاناً لِکُلِّ شَیْءٍ وَ هُدی و رَحْمَةً وَ بُشری لِلْمُسْلِمِینَ ﴾ ای پیغمبر این قرآن را برای تو فرستادیم تا احکام را بیان کند و مایه رحمت و بشارت برای مسلمانان باشد.

و نيز فرمود: ﴿ وَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ ` قرآن را بر تو نازل نموديم تا بيان كنى آنچه راكه به سويشان فرستاده شده است.

بر پیامبر بیان تبلیغ احکام و دستورهای قرآن را واجب فرمود و بر مردم یاد گرفتن و عمل نمودن به آن را واجب کرد تا کسی نگوید من چون نمی دانستم عمل ننمودم و ما بسند خود آنچه را که ثقات و بزرگان از ائمه معصومین همان امامانی که اطاعت و پیروی و ولایت آنها را بر ما واجب فرموده و قبولی اعمال را منوط بداشتن ولایت و محبت ایشان قرار داده است. روایت نموده اند بیان میکنیم همانهائی که خداوند واجب نموده که از آنها سؤال و پرسش شود و فرمود: ﴿ فَسْئَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ . آ از اگر نمی دانید اهل ذکر سؤال کنید که دانش آنها از پیغمبر است.

خداوند ایشان را در قرآن مدح کرده و فرموده است: ﴿ یَا أَیُّهَا الَّـذِینَ آمَنُوا ارْکَعُوا وَ اسْجُدُوا وَ اعْبُدُوا رَبَّکُمْ وَ افْعَلُوا الْخَیْرَ لَعَلَّکُمْ تُفْلِحُونَ وَ

١. سورهٔ نحل، آيهٔ ٨٩

۲. سورة نحل، أية ۴۴

٣. سورهٔ نحل، أيه ٢٣.

جاهدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَ مَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْراهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَ فِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَ تَكُونُوا شُهَداءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ اى اهل ايمان! لركوع به جا آوريد و سجده نماييد و پروردگارتان را عبادت كنيد و كار نيك انجام دهيد تا شايد كه رستگار شويد. و در راه خدا چنان كه شايسته جهاد است، جهاد كنيد. او شما را برگزيد و بر شما در دين هيچ مشقت و سختي قرار نداد. در دينتان گشايش و آساني قرار داد مانند گشايش و آساني آئين پدرتان ابراهيم، او شما را پيش از اين «مسلمان» ناميد و در قرآن هم به همين عنوان نامگذاري شده ايد تا پيامبر گواه بر شما باشيد و شما هم اي ائمه گواه بر مردم باشيد.

امیرالمؤمنین علی الله میفرماید: ای مردم علومی که خداوند به آدم ابوالبشر نازل فرموده و نیز کلیه علوم و دانشی که مایه برتری پیغمبران از زمان آدم تا پیغمبر خاتم بوده نزد من و عترت اهل بیت من است، به کجا می روید؟ چرا حیران و سرگردان هستید؟

همچنین در خطبهای دیگر می فرماید: اصحاب پیغمبر اکرم می دانند که آن حضرت می از پاکیزگان هستیم، ای مردم اگر بخواهید گمراه نشوید از عترت پیغمبرتان پیشی نگیرید و از ایشان جدا نشوید تا دچار لغزش نشده و به جهنم فرو نروید و مخالفت آنان ننمائید تا

۱. سورهٔ حج، آیهٔ ۷۷ و ۷۸.

نادان نشوید و به آنها یاد ندهید چرا که ایشان دانشمندتر و عالمتر از همهٔ شما هستند و از نظر دانش بزرگترین مردم میباشند و از لصاظ صبر و حلم بردبارترین مردم و متواضعترین افراد میباشند. ای مردم پیروی از حق و اهلش نمائید در هر حال و در هر کجا که هستید.

آنچه ما از عظمت قرآن و بزرگی علم و دانش و ائمه معصومین المهای بیان نمودیم برای کسانی که سینه های آنان گشاده و دلهایشان نورانی بوده و به ایمان راه یافته اند کافی است و از خدایاری جسته و به او توکل میکنیم که او بهترین وکیل و یاری کننده است.

آیات قرآن یا ناسخ و منسوخ است یا محکم و متشابه، و یا عام و خاص، و یا مقدم است و مؤخر، یا داستانهای آن متصل است و یا بریده از هم، یا ترتیب به غیر نزول است یا خیر و بعضی از آن با لفظ عام و دارای معنی خاص باشد یا بر عکس و بعضی از آیات تاویل و نزولشان با هم است و تفسیر آن در تنزیل بوده و قسمتی تاویلش خلاف تنزیل میباشد و تاویل آیات یا پیش از تنزیل آنها است و یا بعد از تنزیل واقع شده است، و برخی از آیات در مقام رخصت مطلق باشند و بعضی رخصت به طور اختیار و بعضی عمل به ظاهرشان میشود نه به باطن آنها و آیاتی است که ظاهراً حکایت از مردمان پیشین میکند لکن مراد از آنها قومی دیگر است. دستهای از آیات هست که نصف آنها نسخ شده و نصف دیگر نسخ نشده است، بعضی از آیات خطاب به قومی معین شده لکن مراد امت میباشد.

کلماتی از قرآن به لفظ مفرد ولی در معنی جمع است، بعضی از احکام حرمت آنها شناخته نمی شود مگر بعد از حلال شدن آنها، بعضی رد زنادقه، بعضی رد قائلین ثنویت و برخی رد جهمیه و کفار دهری مسلکان و آتش پرستان است. برخی از آیات رد گفتار و کردار بتپرستان است، قسمتی رد گفتار معتزله و تفویضی و جبری مذهبان است، پارهای رد بر منکرین بهشت و جهنم، بعد از مرگ و روز قیامت است، برخی آیات رد بر کسانی است که معراج را منکر شدهاند، و بعضی رد بر کسانی است که گرفتن عهد و پیمان در عالم ذر را منکر شدهاند، بعضی رد انکار کنندگان رجعت و متعه است.

برخی از آیات رد توصیف کنندگان خداست و بعضی از آیات خطاب به امیرالمؤمنین الیابی و ائمه الیابی میباشد و یا در بیان فضایل و ظهور حضرت حجت و اخبار رجعت و یا آنچه خداوند دربارهٔ یاری نمودن ائمه و انتقام گرفتن از دشمنانشان وعده فرموده است. قسمتی از آیات دربارهٔ احکام اسلام و اخبار پیغمبران و بعثت و ولادت آنان و بیان شریعت و هلاک شدن امتهای ایشان بر اثر معاصی است و یا در ذکر جهاد پیغمبر اکرم با کفار و قصص و امثال و مواعظ و بشارت دادن و یا ترسانیدن مردم است.

ما پیش از شروع یک یا چند آیه را برای نمونه ذکر میکنیم تا هر یک از آن اقسام در قرآن بطور وضوح شناخته شود و از خداوند طلب یاری نموده و به او پناه می بریم و درود بی پایان او را بر پیغمبر اکرم عَلَیْ اللهٔ و اهل بیتش را تا روز قیامت در خواست میکنیم، آن بزرگوارانی که خداوند رجس و پلیدی را از آنها برطرف کرده و پاکیزه شان نموده است.

#### ناسخ و منسوخ

عده زنان شوهر مرده يكسال بود و اسلام هم در اول امر اين حكم را به حال خود واگذاشت و آيه اول بر روش آنها نازل شد: ﴿وَ الَّذِينَ يُــتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَ يَذَرُونَ أَزْوَاجاً وَصِيَّةً لِـأَزْوَاجِهِمْ مَـتَاعاً إِلَى الْـحَوْلِ غَـيْرَ إِخْرَاجِ \* امردانى كه بميرند و زنانشان باقى بمانند بايد وصيت كنند كه آنها را تا يكسال نفقه دهند و از خانه شوهر بيرون نكنند.

چون اسلام قوت گرفت خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿وَ الَّذِینَ یُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَ یَذُرُونَ أَزْوْ اجاً یَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَ عَشْراً ﴾ آمردانی که بمیرند و زنانشان زنده باشند آن زنان باید تا چهار ماه و ده روز از شوهر کردن خودداری نمایند.

كه اين آيه ناسخ آيه قبلي است.

در زمان جاهلیت هرگاه زنی مرتکب زنا می شد او را در خانه حبس می کردند تا می مُرد و مرد زناکار را آزار می دادند، خداوند فرمود: ﴿ وَ اللاّٰتِي يَا أَتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسْائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ فَإِنْ شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ أَوْ يَحِعُلَ اللّٰهُ لَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ حَتّٰى يَتَوَفَّاهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَحِعُلَ اللّٰهُ لَهُنَّ سَبِيلاً ﴾ " زنانيکه عمل ناشايست مرتکب شوند چهار شاهد مسلمان بر آنها بخواهيد هرگاه شهادت دادند آنان را در خانه حبس کنيد تا بميرند يا خدا براى انها راهى پديدار نمايد.

و دربارهٔ مردان می فرماید: ﴿ وَ الّذَانِ یَا تَیْانِهَا مِنْکُمْ فَآذُوهُمَا فَإِنْ تَابًا وَ أَصْلَحًا فَأَخُر أَصْلَحًا فَأَعْرِضُوا عَنْهُمًا إِنَّ اللَّهَ كَانَ تَوْاباً رَحِيماً ﴾ \* هر زن يا مرد مسلمانی که مرتکب عمل ناشايست شود آنها را با سرزنش و توبيخ بيازاريد اگر توبه نمودند متعرض آنان نشويد خداوند توبه پذير و مهربانست.

١. سورة بقره، أية ٢٢٠.

٢. سورهٔ بقره، أيه ٢٣٢.

٣. سورة نسا. أية ١۴ .

۴. سورهٔ نسا، آیهٔ ۱۵.

مقدمه مؤلف

زمانى كه اسلام قوت كرفت خداوند اين آيه را نازل فرمود: ﴿الزُّانِيةُ وَ الزُّانِي فَاجْلِدُواكُلَّ وْاحِدٍ مِنْهُما مِائَةَ جَلْدَةٍ ﴾ اهر كدام از زن و مرد زناكار راصد تازيانه بزنيد.

که این آیه ناسخ هر دو آیه قبلی میباشد و مانند این آیات بسیار است که هر یک بجای خود بیان میشود.

#### آيات محكمات

خداوند مي فرمايد: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَ أَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرْافِقِ وَ امْسَحُوا بِرُوسِكُمْ وَ أَرْجُلكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ ` اى اهل ايمان هنگاميكه براى نماز قيام كنيد صورت و دستهاى خود را تا آرنج بشوئيد و سر و پاى خود را تا برآمدگى پا (قوزك پا) مسح كنيد.

باز مى فرمايد: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَ الدَّمُ وَ لَحْمُ الْجِنْزِيرِ ﴾ ٣ براى شما مردار و خون و گوشت خوك حرام است.

و باز میفرماید: ﴿حُرِّمَتْ عَلَیْكُمْ أُمَّهَا تُكُمْ وَ بَنَا تُكُمْ وَ أَخَوا تُكُمْ ..... ﴾ ٢ برای شما ازدواج با مادر و دختر و خواهر و عمه و خاله و دختر برادر حرام شد.

این آیات از محکمات قرآن است زیرا تنزیل و تاویل آنها یکی است و تنزیل آنها ما را از تاویلش بینیاز میکند و نمونهٔ آن زیاد است.

١. سورهٔ نور، آيهٔ ٢.

٢. سورة مائده، أية ٧.

٣. سورة مائده، أية ١٧٣ .

۴ سورهٔ نساء، آیهٔ ۲۲.

#### آيات متشابهات

عبارت است از آیاتی که در لفظ واحد و دارای معانی متعدد و مختلف میباشند مانند آیاتی که لفظ فتنه در آنها هست زیرا برای فتنه معانی متعدد و زیادی است گاهی به معنی عذاب است مانند: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ ﴾ الريدی که آنها را به آتش دوزخ عذاب کنند.

یک وقت به معنای کفر است مانند: ﴿ وَ الْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ ﴾ آفتنه انگیزی ـ کفر ـ سخت تر از کشتن است. که مراد از فتنه در اینجا کفر است.

و به معنای حب و دوستی نیز آمده است مانند: ﴿ أَنَّمَا أَمُوا الْكُمْ وَ أَوْلا دُكُمْ فِتْنَةً ﴾ ٣ به تحقیق بدانید ثروت و فرزندان را که دوست دارید ابتلائی بیش نیست.

به معنای آزمایش و امتحان است مانند: ﴿الم أَ حَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتُرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَ هُمْ لا يُفْتَنُونَ ﴾ \*آيا مردم پنداشته اند به صرف آنكه گفتند ما ايمان به خدا آورديم رهايشان كنند و بر اين دعوی آزمايش نشوند هرگز چنين نيست.

و مانند آیاتی که لفظ حق و ضلال در آنها میباشد و این قبیل آیات متشابهات زیاد است و ما هر یک را به جای خود بیان مینمائیم و نشانهٔ متشابه آن است که لفظ آن یکی و معانیش بسیار باشد.

١. سورة الذاريات، آية ١٣.

۲. سورهٔ بقره، أيهٔ ۱۹۱.

٣. سورهٔ انفال. آيهٔ ٢٨.

۴. سورهٔ عنکبوت، آیهٔ ۱ .

### عام و خاص

اما آیاتی که لفظ آنها عام و معنایشان خاص است، مانند: ﴿ یُا بَنِی إِسْرُ ائِیلَ اذْکُرُ وا نِعْمَتِیَ الَّتِی أَنْعَمْتُ عَلَیْکُمْ وَ أَنِّی فَضَّلْتُکُمْ عَلَی إِسْرُ ائِیلَ اذْکُرُ وا نِعْمَتِیَ الَّتِی أَنْعَمْتُ عَلَیْکُمْ وَ أَنِّی فَضَّلْتُکُمْ عَلَی الْعُالَمِینَ ﴾ ای بنی اسرائیل بیاد بیاورید نعمتی که بشما عطا نمودیم و شما را بر مردمان زمان خود برتری دادیم.

که لفظ عالمین در این آیه عام است ولی معنایش خاص می باشد زیرا بنی اسرائیل بر مردمان خودشان بواسطهٔ چیزهائی که خداوند مخصوص ایشان گردانیده بود برتری داده شدند.

مانند: ﴿وَ أُوتِيَتْ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ ٢ و به بلقيس همه گونه دولت و نعمت و زينت دنيوى عطا شده بود. يعنى به بلقيس هر چيزى داده بوديم، لفظ «اوتيت» عام است ولى معنى خاص دارد چون به بلقيس چيزهاى زيادى داده نشده بود.

مانند: ﴿ رِيحٌ فِيها عَذَٰابٌ أَلِيمٌ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّها ﴾ "احقاف باد سختی است که در آن عذاب دردناک برای شما بوده و بامر خداوند هر چیزی را نابود میکند.

که لفظ آن عام و معنایش خاص است، زیرا آن باد چیزهای زیادی را نابود نساخت.

اما آیاتی که لفظ آن خاص و معنایش عام است، مانند: ﴿مِنْ أَجْلِ ذُلِکَ کَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي إِسْرُ ائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسٰادٍ فِي الْأَرْضِ

١. سورهٔ بقره، آيهٔ ١٢٢.

٢. سورهٔ نمل، آيهٔ ٢٣.

٣. سورة احقاف، أية ٢٥.

فَكَأَنَّما قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً وَ مَنْ أَحْياها فَكَأَنَّما أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً المَناسَ بَمِيعاً بدين سبب بر بنى اسرائيل حكم نموديم هرگاه كسى را بدون قصاص و بدون فساد و فتنه اى به قتل برسانند مثل آنست كه همه مردم را كشته و هر كه نفسى را حيات بخشد و از مرگ نجات دهد مانند آن است كه تمام مردم را زندگانى بخشد.

که صورت لفظی آیه اختصاص به بنی اسرائیل دارد و حال آن که در معنا عام بوده و تمام مردم را شامل می شود.

# آیاتی که تقدیم و تأخیر دارد

آیاتی که تقدیم و تأخیر دارد: مانند آیهٔ عدهٔ زنان که آیه ناسخ بر آیه منسوخ مقدم شده است، و واجب بود آیهٔ منسوخه که مدت عده را یک سال به رسم دورهٔ جاهلیت مقرر داشته بر آیه ناسخ که مدت را به چهار ماه و ده روز تقلیل داده مقدم شود. که آیهٔ ﴿عدة النساء أربعة أشهر و عشرا﴾ بر آیهٔ ﴿عدة سنة کاملة ﴾ مقدم شده است که واجب است آیهٔ اولی به عنوان منسوخ خوانده شود اگر چه اول نازل شده و آیهٔ دوم که ناسخ است بعد از آن نازل شده است.

﴿ أَ فَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَ يَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ وَ مِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسىٰ إِمَاماً وَ رَحْمَةً ﴾ آيا آن كس كه از جانب پروردگار خويش دليلى روشن دارد و زبانش بدان گوياست و پيش از اين كتاب موسى كه خود پيشوا و رحمتى بوده است بدان شهادت داده؟

١. سورة مائده، أية ٢٥.

٢. سورة هود، أية ١٧.

حضرت امام صادق علیه فرموده این آیه اینطور نازل شده: «افمن کان علی بینة من ربه و یتلوه شاهد منه اماما و رحمة و من قبله کتاب موسی».

و مانند: ﴿إِنْ هِيَ إِلا حَياتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَ نَحْيَا ﴾ كه اينطور بوده و ﴿انما نحيى و نميت ﴾ زيرا طبيعى مسلكان زنده شدن پس از مرگ را اقرار ندارند و آيه حاكى از گفتار آنان است پس كلمه ﴿نموت ﴾ بر كلمه ﴿نحيى ﴾ مقدم شده است.

مانند: ﴿ يُا مَرْيَمُ اقْنُتِي لِرَبِّكِ وَ اسْجُدِي وَ ارْكَعِي ﴾ ٢ كه كلمه ﴿ و اسجدى ﴾ بر كلمه و ﴿ اركعى ﴾ مقدم شده و اينطور بوده ﴿ اركعى و اسجدى ﴾ زيرا در نماز ركوع مقدم برسجود است.

مانند: ﴿فَلَعَلَّکَ بَاخِعُ نَفْسَکَ عَلَىٰ آثَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُوْمِنُوا بِهٰذَا الْحَدِيثِ مَانند: ﴿فَلَعَلَّکَ بَاخِعُ نَفْسَکَ عَلَىٰ آثَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُوْمِنُوا بِهٰذَا الْحَدِيثِ أَسَفا ﴾ "اى پيغمبر چنين معلوم است كه اگر آمت به قرآن ايمان نياورند از شدت حزن و اندوه جان عزيزت را تباه كنى. كه اينطور بوده «فلعلک باخع نفسک على آثارهم اسفا ان لم يومنوا بهذا الحديث».

اینگونه آیات در قرآن زیاد است.

## آيات منقطع و معطوف

آیات منقطع و معطوف: آیاتیکه قبل از پایان یافتن آنها آیات دیگر فاصله شود و بعد از آن دنباله همان داستان بیان گردیده است مانند: ﴿ وَ إِبْرُاهِیمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا اللّٰهَ وَ اتَّقُوهُ ذٰلِكُمْ خَیْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ إِنَّاهَا فَالَ لِقَوْمِهِ اعْبُدُوا اللّٰهَ وَ اتَّقُوهُ ذٰلِكُمْ خَیْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ إِنَّامًا

١. سورهٔ جائيه، أيهٔ ٢٣.

٢. سورهٔ ألعمران، أيهٔ ٤٣.

٣. سورهٔ کهف، آیهٔ ۵.

تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أَوْ ثَاناً وَ تَخْلُقُونَ إِفْكاً إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ اللهِ الرِّزْقَ وَ اعْبُدُوهُ وَ اشْكُرُوا لَهُ اللهِ الرِّزْقَ وَ اعْبُدُوهُ وَ اشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ابياد آور حكايت ابراهيم راكه به قوم خود گفت اى مردم خدا إليه تُرْجَعُونَ ﴾ ابياد آور حكايت ابراهيم راكه به قوم خود گفت اى مردم خدا را پرستش كنيد و از او بترسيد چه اگر بفهميد ستايش و ترس از خدا براى شما از هر چيز بهتر است و بدانيد آنچه غير از خدا مىپرستيد جمادى بيش نيست كه خودتان آنها را بدروغ ساخته و نام خدا بر آن نهاده ايد و حال آنكه آنها قادر بر ارتزاق شما نيستند آنها را رها نموده و روزى از خداوند بخواهيد و او را پرستش نموده و شكر نعمتهايش را بجا آوريد و بدانيد كه رجوع و بازگشت شما به سوى اوست.

سپس خبر ابراهیم قطع می شود و خطاب به امت پیغمبر اکرم ﷺ نموده و می فرماید: ﴿ وَ إِنْ تُکَذَّبُوا فَقَدْ کُذَّبَ أُمَمُ مِنْ قَبْلِکُمْ وَ مَا عَلَی الرَّسُولِ إِلاَّ الْبَلاغُ الْمُبِینُ اَ وَ لَمْ یَرَوْا کَیْفَ یُبْدِیُ اللّهُ الْخُلْقَ ثُمَّ یَعِیدُهُ إِنَّ ذٰلِکَ عَلَی اللهِ یَسِیرٌ ۔ تا ۔ أُولِیک یَئِسُوا مِنْ رَحْمَتِی وَ أُولِیک لَهُمْ عَذَابٌ الّیم ﴾ الله یسیر و تا ۔ أُولیک یئِسُوا مِنْ رَحْمَتِی وَ أُولیک لَهُمْ عَذَابٌ الّیم ﴾ ای رسول ما اگر امت ترا تکذیب می نمایند بدان پیش از تو هم بسیاری از امتها پیغمبران خود را تکذیب کردند و تکلیفی جز اظهار رسالت بر رسول نیست آیا مردم بارها بچشم خود ندیدند که خداوند ابتدا چگونه خلقی را ایجاد و باز باصل خود برمی گرداند این کار بر خداوند بسیار آسان است.

سپس بعد از این آیه عطف داده بقیه قصه ابراهیم را و میفرماید: ﴿ فَـما كُانَ جَوْابَ قَوْمِهِ إِلا أَنْ قَالُوا اقْتُلُوهُ أَوْ حَرَّقُوهُ فَأَنْجُاهُ اللّهُ مِنَ النّارِ ﴾ آ گان جَوْابَ قَوْمِهِ إِلا أَنْ قَالُوا اقْتُلُوهُ أَوْ حَرَّقُوهُ فَأَنْجُاهُ اللّهُ مِنَ النّارِ ﴾ آ قوم پاسخ ابراهیم را ندادند مگر آنکه گفتند ابراهیم را بکشید یا او را در آتش

١. سورهٔ عنكبوت، آيهٔ ١٥.

۲. سورهٔ عنکبوت، آیهٔ ۱۷.

٣. سورهٔ عنكبوت، آيهٔ ٢۴.

انداخته و بسوزانید، همینکه در آتش انداختند خداوند او را از آتش نمرودیان نجات داد.

مانند قصه لقمان كه مىفرمايد: ﴿ وَ إِذْ قَالَ لُقُمَّانُ لَا بُنِهِ وَ هُو يَعِظُهُ يَا بُنَيَّ لَا تُشْرِكُ بِاللهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلُمٌ عَظِيمٌ ﴾ اى رسول ما بياد بيار وقتى كه لقمان در مقام پند و موعظه به پسر خود گفت عزيزم نخستين پند من آنست كه هرگز شرك بخدا نياورى كه شرك بخدا ظلم بزرگى است.

از اینجا وصیت اقمان به پسرش قطع شده و چنین می فرماید: ﴿ وَ وَصَّیْنَا الْاِنْسُانَ بِوْ الدَیْهِ حَمَلَتُهُ أُمُّهُ وَهُناً عَلیٰ وَهْنِ وَ فِصَالُهُ فِی عامیْنِ أَنِ اشْکُرْ لَیْ وَ لِوْ الدَیْکَ الِکَیَّ الْمَصیرُ \* وَ إِنْ جَاهَداکَ عَلیٰ أَنْ تُشْرِکَ بِی ما لَیْسَ لَکَ بِهِ عِلْمٌ فَلا تَطِعْهُما وَ صَاحِبْهُما فِی الدَّنْیا مَعْرُ و فا وَ اتّبع سبیلَ مَنْ اللّٰی بِهِ عِلْمٌ فَلا تُعْمَلُونَ ﴾ آدمی را دربارهٔ پدر و مادرش سفارش کردیم. مادرش به او حامله شد و هر روز ناتوانتر می شد و پس از دو سال از شیرش باز گرفت. و سفارش کردیم که: مرا و پدر و مادرت را شکر گوی که سرانجام تو نزد من است. اگر آن دو به کوشش از تو بخواهند تا چیزی را که نمی دانی چیست با من شریک گردانی اطاعتشان مکن. با آنها به وجهی پسندیده زندگی کن و خود، راه کسانی را که به درگاه من باز می گردند در پیش گیر. بازگشت همهٔ شما به سوی من است و من از کارهایی که کرده اید آگاهتان میکنم.

و آنگاه در دنباله عطف بر خبر لقمان كرده و مىفرمايد: ﴿ يَا بُنَيَّ إِنَّهُا إِنْ تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلِ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَاوَاتِ أَوْ فِي

١. سورة لقمان، آية ١٢ .

۲. سورهٔ لقمان، آیهٔ ۱۴ و ۱۵.

الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللّهُ إِنَّ اللّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴾ القمان به فرزند خود گفت بدان ای فرزند اعمال بد و خوب مردم را اگر چه بمقدار خردلی در میان سنگی و اعماق زمین و یا بر فراز آسمانها باشد خداوند همه را به حساب می آورد خداوند بر همه چیز توانا و آگاه است. که از این قبیل آیات هم زیاد است.

# آیاتی که کلمات آنها بجای کلمه دیگری بکار رفته است

آیاتی که کلمات آنها بجای کلمه دیگری بکار رفته است، مانند: ﴿لِئَالا یَکُونَ لِلنَّاسِ عَلَیْکُمْ حُجَّةُ إِلا الَّذِینَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ ﴾ آتا مردم به حجت و مجادله بر شما زبان نگشایند و نه گروه ستمکار و معاند. یعنی ﴿و لا للذین ظلموا منهم ﴾ که در این آیه کلمه «الا» بجای «لا» واقع شده است.

مانند: ﴿ يَا مُوسَىٰ لا تَخَفْ إِنِّي لا يَخْافُ لَدَيَّ الْمُرْسَلُونَ إِلا مَنْ ظَلَمَ ﴾ آاى موسى نترس بدرستيكه در حضور من نمى ترسند فرستادگان مگر آنكه ستم كرد. يعنى ﴿لا من ظلم ﴾ كه اينجا هم «الا» بجاى «لا» واقع شده است.

مانند: ﴿ وَ مَاكُانَ لِمُوْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُوْمِناً إِلا خَطاً ﴾ أهيچ مؤمنى را نرسد كه مؤمن ديگرى را بقتل برساند حتى از راه خطا. يعنى ﴿ لا خطا ﴾ كه در اين آيه هم «الا» بجاى «لا» مى باشد.

همچنین: ﴿ لا يَزالُ بُنْيَانُهُمُ الَّذِي بَنَوْ ارِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلاَّ أَنْ تَعَطَّعَ قُلُوبُهُمْ ﴾ أساسى راكه بركفر و نفاق بناكرده بودند ايشان را پيوسته دچار

١. سورهٔ لقمان، آيهٔ ١٤.

۲۰. سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۵۰ .

٣. سورة نمل، آية ١٠.

۴. سورهٔ نساء، آیهٔ ۹۱.

۵. سورهٔ توبه، آیهٔ ۱۱۱.

حیرت و شک افکند تا آنکه بمرگ یا توبه از آن دل بر کندند. یعنی ﴿حتی تنقطع قلوبهم﴾ که در این جا نیز «الا» بجای «حتی» واقع شده است و نظایر اینها زیاد است.

## آیاتی که بر خلاف نزول است

آیاتی که بر خلاف نزول است مانند: ﴿ کُنْتُمْ خَیْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ تَـنْهَوْنَ عَـنِ الْـمُنْكَرِ وَ تُـوْمِنُونَ بِاللهِ ﴾ اشما نیکوترین امت هستید که برای اصلاح بشر قیام نمودید و مردم را به نیکوکاری تشویق و از بدکرداری باز میدارید و به خدا ایمان آورده اید.

حضرت امام صادق الله به کسی که این آیه را تلاوت می نمود فرمود: چگونه بهترین امت هستند که حسن و حسین دو فرزند پیغمبر و امیرالمؤمنین را کشتند.

قاری عرض کرد: ای فرزند رسول خدا پس چگونه نازل شده است؟ حضرت فرمود: آیه اینطور نازل شده ﴿کنتم خیر ائمة اخرجت للناس ﴾ آیا نمی بینی که خداوند آنان را در آخر آیه چگونه با ﴿تامرون بالمعروف و تنهون عن المنکر و تومنون بالله ﴾ مدح نموده است.

و مانند این آیه که در حضور حضرت صادق النا قرائت شد: ﴿ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْواجِنَا وَ ذُرِّ يُاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وَ اجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾ آمیگویند ای پروردگار به ما از جفتمان فرزندانی عطا فرما تا مایه روشنی چشم ما باشد و از پرهیزگاران برای ما پیشوایانی قرار بده.

١. سورهٔ آلءمران، آيهٔ ١١٠.

٢. سورهٔ فرقان، آيهٔ ٧۴.

حضرت فرمودند: از خداوند خواستهاند که به آنان پیشوائی پرهیزگار بدهد.

قارى عرض كرد: فدايت شوم پس آيه چگونه نازل شده است؟ حضرت فرمود: آيه اينطور نازل شده است: ﴿ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَـنَا مِـنْ أَزْوْ اجِنَا وَ ذُرِّيُّا تِنَا قُرَّةَ أَعْيُن وَ اجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾.

مانند: ﴿ لَهُ مُعَقِّبُاتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَ مِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللّهِ \* \ از برای او از پیشرو و پشت سر پاسبانهائی است که بامر خدا گماشته شدهاند تا او را نگهبانی نمایند.

حضرت صادق الله فرمود: چگونه چیزی از امر را خداوند حفظ می کند و چگونه از مقابلش عقب می باشد؟

قارى گفت: اى فرزند رسول خدا پس اين آيه چگونه است؟

فرمود: اينطور نازل شده: ﴿له معقبات من خلفه و رقيب من بين يديه يحفظونه بامر الله﴾.

و از این قبیل آیات بسیار است.

## آیاتی که تحریف شده است

آیاتی که تحریف شده است مانند: ﴿لکن الله یشهد بما انزل الله الیک فی علی انزله بعلمه و الملائکة یشهدون ﴾ آکن خداوند به آنچه بر تو دربارهٔ علی الله ایل نموده گواهی دهد که به دانش همیشگی خود فرستاده و فرشتگان هم گواهی دهند.

١. سورهٔ رعد، آيهٔ ١٠.

٢. سورهٔ نساء، آيهٔ ۱۶۶.

مانند: ﴿ يَا اَيُهَا الرسول بِلغُ مَا انزلَ اليك مِن ربِكَ في على ﴾ ` مانند: ﴿ ان الذين كفروا و ظلموا آل محمد حقهم لم يكن الله ليغفر هم ﴾ ٢

و نيز آيـه: ﴿و سيعلم الذيـن ظـلموا آل مـحمد حـقهم اى مـنقلب ينقلبون ﴾ "

همچنین آیه: ﴿ و لو تری الذی ظلموا آل محمد حقهم فی غمزات الموت ﴾ <sup>4</sup> و این گونه آیات زیاد است که در جای خودش بیان میشود.

# آیاتی که جمع آمده و معنای مفرد دارد

اما آیاتی که به لفظ جمع آمده و معنای مفرد از آنها اراده شده است که اختصاص به مردم دارد، مانند: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا لاَ تَخُونُوا اللَّهَ وَ الرَّسُولَ وَ تَخُونُوا أَمَانَاتِكُمْ ﴾ ٥ که این آیه فقط درباره ابی لبابه بن عبد الله بن منذر نازل شده است.

مانند: ﴿ يِا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَ عَدُوَّكُمْ أَوْلِياءَ ﴾ كه

۱. سورهٔ مائده، آیه ۷۰: ای پیغمبر آنچه از طرف خداوند دربارهٔ علی علیها نازل شده بهخلق رسان و اگر ابلاغ ننمائی ادای وظیفهٔ رسالت نکردهای خداوند ترا از شر و آزار مردم حفظ خواهد نمود.

معرفه ۲. سورهٔ نساء، آیه ۱۶۷ : هرگز خداوند کسانی که کافر و ستمکار شده و حق آل محمد عالمیکیگر را غصب نمودند نخواهد آمرزید.

۳. سورهٔ شعرا، آیه ۲۲۷ : کسانی که در حق آل محمد علمیالی ظلم کردند بزودی خواهند دانست
 که بچه کیفر گاهی در دوزخ انتقام کشند و به آتش جهنم در افتند.

۴. سورهٔ انعام، آیه ۹۳ : اگر به بینی که ستمگران در حق آل محمد به چه حال فضاحت و سختی در سکرات مرگ گرفتارند.

۵. سوره انفال، آیهٔ ۲۷: ای مومنین شما که زشتی خیانت را میدانید البته بخدا و رسوئش خیانت نورزیده و در کارهای دنیا هم به یکدیگر خیانت نورزید.

ع سوره ممتحنه، آیهٔ ۱: ای کسانی که به خداوند ایمان آوردهاید هرگز کفاری که دشمن شما هستند را به یاری خود نگیرید و با آنها طرح دوستی نریزید.

در حق خاطب بن ابي بلتعه نازل شده است.

مانند: ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ ﴾ ` كه اين آيه در حق نعيم بن مسعود اشجعي نازل شده است.

مانند: ﴿ و مِنْهُم الَّذِينَ يُؤْذُونَ النَّبِيَّ وَ يَقُولُونَ هُوَ أَذُنَّ ﴾ ٢

كه فقط دربارهٔ عبدالله بن نفيل نازل شده است و نظاير اين آيات زياد است.

## آیاتی که مفرد آمده ولی معنای جمع دارد

اما آیاتیکه لفظ آنها مفرد ولی معنایشان جمع است، مانند: ﴿ وَ جُاءَ رَبُّکَ وَ الْمَلَکُ صَفًّا صَفًّا ﴾ "که اینجا اسم ﴿ ملک ﴾ مفرد است و معنایش جمع میباشد.

مانند: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَنْ فِي الْأَرْضِ وَ الشَّمْسُ وَ الْقَمَرُ وَ النُّجُومُ وَ الْجِبَالُ وَ الشَّجَرُ ﴾ \* كه لفظ شجر در اين آيه مفرد ولي در معنى آن جمع و مراد تمام درختان است.

### اما آیاتیکه به لفظ ماضی و به معنای مستقبل آمده است

اما آياتيكه به لفظ ماضى و به معناى مستقبل آمده است، مانند: ﴿ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَفَزِعَ مَنْ شَاءَ اللَّهُ وَ كُلُّ الصُّورِ فَفَزِعَ مَنْ شَاءَ اللَّهُ وَ كُلُّ

۱. سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۱۷۳ : مردم به مومنین گفتند لشگری بسیار علیه شما فراهم شده است.
 ۲. سوره توبه، آیهٔ ۶۲ : عدهای از منافقین پیوسته پیغمبر اکرم را می آزردند و می گفتند او چه ساده دل و زود باور است.

۳. سوره فجر، آیهٔ ۲۲ : در آن هنگام امر خدا و فرشتگان لطف و قهر الهی صف در صف بـ. عرصه محشر آیند.

۴. سوره حج، آیه ۱۸ : آیا به دیده بصیرت مشاهده نکردی هر آنچه در آسمانها و زمین است و خورشید و ماه و ستارگان و درختان به سجده خدا و اطاعت حضرت حق مشغول هستند.

أُتُوهُ ذَاخِرِينَ ﴾ ابياد بياور امت را روزيكه صور اسرافيل دميده شود و در آن روز هر كه در آسمانها و زمين است جز آنكه خدا خواسته باشد همه ترسان و هراسان بوده و منقاد و ذليل در محشر حاضر شوند.

مانند: ﴿ وَ نَفْخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَنْ فِي الْأَرْضِ الْا مَنْ شَاءَ اللّهُ ثُمَّ نَفْخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنْظُرُونَ وَ أَشْرَقَتِ اللّهَمْ بِاللّهِ يَنْورِ رَبّها وَ وُضِعَ الْكِتَابُ وَ جِيءَ بِالنّبِيّينَ وَ الشُّهَذَاءِ وَ قُضِيَ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبّها وَ وُضِعَ الْكِتَابُ وَ جِيءَ بِالنّبِيّينَ وَ الشُّهذَاءِ وَ قُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَ هُمْ لا يُظْلَمُونَ وَ وُفِيّيتُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ وَ هُو أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ... ﴾ آ همينكه بانك اولين صور اسرافيل دميده شود جز آنكه خدا بغواهد هر كه در آسمانها و زمين است همه مدهوش مرك شوند آنكاه صيحة ديكرى بدمد و بيكباره همة خلايق از خواب مرك برخاسته و بواقعه محشر نظر مىنمايند مىبينند زمين محشر بنور پروردگار منور بوده و نامة اعمال خلايق در پيشگاه عدل خداوند نهاده شود آنبياء و شهيدان بر گواهى احضار خلايق در پيشگاه عدل خداوند نهاده شود آنبياء و شهيدان بر گواهى احضار شده و ميان مردم بحق حكم كنند و به هيچكس ظلم نشده و به پاداش كليه اعمال خود برسند چه خداوند باعمال نيك و بد همه مردم از همه كس آگاهتر است.

تمام این آیات از چیزهائی است که واقع نشده و بعداً واقع خواهد شد لکن چون لفظ ماضی است مثل آن است که واقع شده و مربوط بگذشته میباشد، و مانند این آیات زیاد است.

۱. سوره نمل، آیهٔ ۸۷

۲. سوره زمر، آیهٔ ۶۸ و ۶۹ و ۷۰

### آيات غير متصل

اما آیات غیر متصل آیاتی هستند که قسمتی از آیه در یک سوره و قسمت دیگر در سورهٔ بعد واقع شده است مانند قصه بنی اسرائیل که حضرت موسی آنها را از دریا عبور داد و فرعون و یارانش را خداوند غرق نمود و بیان آنکه خداوند من و سَلوی بر بنی اسرائیل نازل فرمود که در سوره بقره ذکر شده و می فرماید: به موسی گفتند: ﴿ لَنْ نَصْبِرَ عَلیٰ طَعٰامٍ وٰاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّکَ یُخْرِجُ لَنَا مِمًّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَ قِتُّائِهَا وَ فُومِها وَ عَدَسِها وَ بَصَلِها و مَوسی به آنها فرمود ا تَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنیٰ بِالَّذِي هُو خَیْرُ اهْبِطُوا مِصْراً فَإِنَّ لَکُمْ ما سَأَلْتُمْ ﴾ ا

به موسى گفتند: ﴿ يَا مُّوسَىٰ إِنَّ فِيهَا قُوْماً جَبُّارِينَ وَ إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا ذَاخِلُونَ ﴾ ` كه نصف آيه در سورهٔ بقره و نصف ديگرش در سورهٔ مائده ميباشد.

مانند: ﴿ اكْتَتَبَهُا فَهِيَ تُمْلَىٰ عَلَيْهِ بُكْرَةً وَ أَصِيلاً ﴾ "و خداوند گفتار آنها را رد مىكند و مىفرمايد: ﴿ وَ مَا كُنْتَ تَتْلُوا مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَ لا تَخَطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذاً لاَرْتَابَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ أكه نصف آيه در سورة فرقان و نصف

۱. سوره بقره، آیهٔ ۶۱: ای بنی اسرائیل بیاد بیاورید وقتی را که به موسی اعتراض نـموده و گفتید ما به یک نوع طعام صبر نمینمائیم از خدای خود بخواه تا از زمین برای ما نباتاتی مانند خیار و سبر و عدس و پیاز برویاند موسی گفت آیا میخواهید غذای بهتری که دارید با پست تر از آن تبدیل کنید حال که تقاضای شما این است به شهر مصر در آئید در آنجا هر چه را خواسته اید آماده است.

سوره مانده، آیهٔ ۲۴ : گفتند: ای موسی در آن سرزمین مقدس گروهی مقتدر و ستمکار هستند تا آنها از آنجا خارج نشوند هرگز ما داخل نمیشویم اگر آنها را خارج گردند آن وقت ما وارد شهر میشویم.

٣. سورة فرقان، أية ٥.

۴۸ سورهٔ عنکبوت، آیهٔ ۴۸: و تو ای پیغمبر همانی که پیش از این نمی توانستی بخوانی و یا بنویسی که مبادا منکران قرآن و رد کنندگان آن در نبوت تو شک نموده و بگویند این کتاب ←

دیگرش در سورهٔ عنکبوت آمده است. و مانند این آیات زیاد است و در جای خود ذکر خواهد شد.

# آیاتی که نصف آن نسخ شده و نصف دیگرش باقی است

اما آیاتی که نصف آن نسخ شده و نصف دیگرش به قوت خود باقی است، مانند: ﴿ وَ لا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكاتِ حَتّٰی يُونُمِنَ ﴾ ا

زیرا مسلمانان اهل کتاب را مثل یهود و نصاری نکاح مینمودند و به آنها زن هم میدادند خداوند آیهٔ مزبور را نازل فرمود: ﴿ وَ لا تَنْکِحُوا الْمُشْرِکَاتِ
حَتّٰی یُوْمِنَ وَ لَا أَمَةٌ مُوْمِنَةٌ خَیْرٌ مِنْ مُشْرِکَةٍ وَ لَوْ أَعْجَبَنْکُمْ وَ لا تُنْکِحُوا الْمُشْرِکِينَ حَتّٰی یُوْمِنُوا وَ لَعَبْدٌ مُوْمِنٌ خَیْرٌ مِنْ مُشْرِکٍ وَ لَوْ أَعْجَبَکُمْ ﴾ آ المُشْرِکِينَ حَتّٰی یُوْمِنُوا وَ لَعَبْدٌ مُوْمِنٌ خَیْرٌ مِنْ مُشْرِکٍ وَ لَوْ أَعْجَبَکُمْ ﴾ آ الله شرکیان مشرک را تا ایمان نیاوردهاند به زنی مگیرید و کنیز مؤمنه بهتر از آزاد زن مشرک است، هر چند شما را از او خوش آید

كه مسلمانان را از نكاح نمودن زنان مشرك و ازدواج زن مسلمان به مردان مشرك نهى كرد بعداً اين قسمت آبه ﴿ وَ لا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكُاتِ حَتَّى يُوْمِنَ ﴾ با اين آيه سورة مائده ﴿ الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَ طَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُوْمِنَاتِ وَ الْمُحْصَنَاتُ مِنَ النَّيْتُمُوهُنَّ وَ الْمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾ "نسخ شده است و اين قسمت ﴿ وَ لا تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى

<sup>←</sup> بوحی خدا نبوده و خودت از روی کتب پیشین جمع و تألیف کردهای.

١. سوره بقره، آیة ۲۲۱: با زنان مشرک تا موقعیکه ایمآن نیاورند ازدواج نکنید.

٢. سورهٔ بقره، آیه ۲۲۱

۳ سورهٔ مائده، آیهٔ ۵: امروز برای شما هر چه پاکیزه است حلال شد و طعام اهل کتاب نیز برای شما و طعام شما برای آنها حلال است و زنان مؤمنه پارسای اهل کتاب را حلال است تزویج نمائید مشروط به آنکه شما مهر و اجرت آنان را بدهید و آنها هم زناکار نبوده و دوست و رفیق

يُؤُمِنُوا﴾ نسخ نشد زيرا حلال نيست كه زن مسلمان را به مشرك تـزويج نمايند لكن حلال است كه مسلمان زن مشرك يهود و نصارى را تزويج كند.

مانند: ﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَ الْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَ الْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَ الْأَذُنَ بِالْأَذُنِ وَ السِّنَّ بِالسِّنِّ وَ الْجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾ \ كه اين آيه با آيه ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَىٰ الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَ الْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَ الْأَنْشَىٰ بِالْأَنْثَىٰ ﴾ \ نسخ شده است. پس قسمت ﴿ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ \_ تا \_ السِّنَ بِالسِّنِ ﴾ نسخ شده و قسمت ﴿ الجروح قصاص ﴾ نسخ نگرديده است يعنى بالسِّنَ ﴾ نسخ و نصف ديگرش به حالت خود باقى مانده است.

# آياتيكه تأويلشان با تنزيل است

اما آیاتیکه تأویلشان با تنزیل است آیاتی هستند که در حلال و حرام نازل شده و آیه محتاج به تأویل نیست مانند: ﴿خُرِّمَتْ عَلَیْکُمْ أُمَّهَا تُکُمْ وَ بَنَا تُکُمْ وَ رَنَا تُکُمْ ﴾ "حرام است بر شما نکاح مادران و دختران و خواهران و عمهها و خالههایتان.

مانند: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَ الدَّمُ وَ لَحْمُ الْخِنْزِيرِ ﴾ أحرام است بر شما مردار و خون و كوشت خوك.

از این قبیل آیات زیاد است و این گونه آیات را محکمات قرآن خوانند که

نداشته و نگیرند.

۱. سورهٔ مائده، أیهٔ ۴۸ : در تورات بر بنی اسرائیل حکم کردیم که نفس را در مقابل نفس قصاص کنند و چشم را بچشم و بینی را به بینی و گوش را بگوش و دندان را به دنـدان و هـر زخمی را قصاصی خواهد بود.

۲. سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۷۸ : ای اهل ایمان برای شما حکم قصاص کشتگان چنین معین شده که مرد آزاد را مقابل مرد آزاد و بنده را بجای بنده و زن را بزن قصاص میتوانید بنمانید.

٣. سوره نساء، آية ٢٢

٢. سوره مائده، أية ١٧٣

ذكر خواهيم كرد.

اما آیاتی که تأویل آنها با تنزیل نیست، مانند: ﴿ أَطِیعُوا اللّٰهَ وَ أَطِیعُوا اللّٰهَ وَ أَطِیعُوا الرّسُولَ وَ أُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ (زیرا مردم تا آیه از طرف پیغمبر اکرم تفسیر نشود نمی دانند مراد از ﴿ اولی الامر ﴾ چه کسانی هستند چرا که از خود آیه منظور را درک نمی نمایند.

مانند: ﴿ اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ آمردم صرف شنيدن آن از پيامبر عَيَّا اللهُ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ آمردم صرف شنيدن آن از پيامبر عَيَّا أَنْ از تنزيلش بينياز نمي گردند و آن را درک نمي کنند تا اينکه پيامبر عَيَّا أَنْ آنها را آگاه گرداند که مراد از ﴿ صادقين ﴾ چه کساني هستند.

مانند: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَّامُ كَمَّاكُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ "مردم قبل از آنكه پيغمبر به آنها خبر ندهد نمى دائند و از آيه نمى فهمند چند روز بايد روزه بگيرند.

همچنین: ﴿ وَ أَقِیمُوا الصَّلاَةَ وَ آتُوا الزَّكَاةَ ﴾ أمردم از متن آیه نمیدانند چند رکعت باید نماز بخوانند و چه مقدار زكات بدهند مگر اینکه پیغمبر آن را بیان فرماید.

# آیاتیکه تأویل آنها پیش از تنزیل است

اما آیاتیکه تأویل آنها پیش از تنزیل است وقایع و حوادثی است که در زمان پیغمبر واقع شده و در نزد آن حضرت درباره آنها حکمی نبود مانند ظهار در

سوره نساء، آیهٔ ۵۸: ای اهل ایمان فرمان خدا و رسول و فرمانداران از طرف خدا و رسول رای اطاعت کنید.

۲. سوره توبه، آیهٔ ۱۲۰ : از خدا بترسید و با راستگویان باشید.

۳. سوره بقره، آیهٔ ۱۷۹ : ای اهل ایمان روزه واجب شد بر شما همانطور که بر امت های گذشته واجب گردیده بود.

۴. سوره بقره، آیهٔ ۴۰ : ای مؤمنین نماز بخوانید و زکاه بدهید.

و مانند این آیه دربارهٔ لعان و غیر آن که قبلا در مورد آنها از جانب خداوند حکمی بر پیغمبر اکرم نازل نشده بود تا زمانی که در قرآن حکمی در آن خصوص نازل میگردید روی این اصل تأویل این آیات پیش از نزول آنها بوده است.

Sanger Sie Sie

# آیاتیکه تأویل آنها بعد از تنزیل است

اما آیاتیکه تأویل آنها بعد از تنزیل است حوادثی که در عصر حضرت رسول و بعد از آن واقع شده چون غصب خلافت و حقوق آل محمد المناخ و آنچه خداوند وعده نصرت بر دشمنان به آنها داده و آنچه خداوند پیغمبرش را از اخبار ظهور حضرت قائم الناخ و اخبار رجعت و روز قیامت و امثال آن مطلع فرموده است مانند: ﴿وَ لَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ مطلع فرموده است مانند: ﴿وَ لَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ مِلْ عِبَادِي الصَّالِحُونَ ﴾ آ و ما بعد از تورات در زبور داود و در كتب پیغمبران سلف وعده دادیم که زمین را بندگان نیکوکار ما بارث مالک و پیغمبران سلف وعده دادیم که زمین را بندگان نیکوکار ما بارث مالک و

١. سوره مجادله، آية ٢

۲. سوره انبياء، أيهٔ ۱۰۵

متصرف مىشوند.

مانند: ﴿ وَعَدَ اللّٰهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَ لَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَ لَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَ لَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي فِي الْأَرْضِ لَهُمْ وَ لَيُبَدِّلُنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي الْرَقْضَى لَهُمْ وَ لَيُبَدِّلُنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئاً ﴾ اكه اين آيه درباره قائم آل محمد اللَّهُمْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

مانند: ﴿ وَ نَرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَ نَجْعَلَهُمْ أَنِي النَّارُضِ ﴾ آما اراده نموديم برآن طايفه ضعيف در سرزمين دنيا منت گذارده و آنان را پيشوايان خلق قرار داده و وارث ملک پادشاهان گردانيم و قدرت بي پايان بخشيم.

و نظائر این آیات که تأویل آنها بعد از تنزیل است زیاد میباشد.

### آیاتی که لفظ آنها یکی معنایشان مختلف است

اما آیاتی که لفظ آنها یکی لکن معنایشان مختلف است مانند: ﴿ وَ سُسُلُلِ الْقَرْیَةَ الَّتِي كُنُّا فِيهُا وَ الْعِيرَ الَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا ﴾ "یعنی از اهل قریه و قافله . مانند: ﴿ وَ تِلْکَ الْقُرِی الْهُلْکُنَاهُمْ لَمًّا ظَلَمُوا ﴾ أ یعنی اهل قری را هلاک

#### نموديم.

۱. سوره نور، آیهٔ ۵۵: خداوند وعده داد به مردمی که ایمان آورده و نیکوکار شدند که در زمان ظهور امام زمان در زمین خلافت و حکومت دهد همانطور که امت های خوب پیغمبران سابق جانشین پیشینیان خود شدند علاوه بر خلافت دین پسندیدهٔ آنان را که اسلام واقعی است بر همه ادیان مسلط فرموده و همهٔ مؤمنین پس از بیم و اندیشه از دشمنان ایمنی کامل یافته و مرا بدون هیچ شائبه شرک و ریا بیگانگی پرستش نمایند.

٢. سوره قصص، أيه ٥

۳. سوره یوسف، آیهٔ ۸۲: ای پدر اگرگفتار ما را باور نمیکنی از اهل شهر و مردم قافلهٔ که ما در آن بودیم حقیقت را جویا شو تا راستی و صحت ادعای ما بر تو معلوم شود.

۴. سوره کهف، آیهٔ ۵۸ : این شهر و دیار کسانی است که چون ظلم و ستم نمودند ما ایشان را هلاک نمودیم.

و این قبیل آیات نیز زیاد است.

### آیاتی که رخصت بعد از عزیمت است

اما آیاتی که رخصت بعد از عزیمت است بدانکه خداوند تبارک و تعالی واجب فرموده است که وضو و غسل را با آب بگیرند و فرمود: ﴿یا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاَةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَ أَیْدِیَكُمْ إِلَى الْمَرافِقِ وَ امْسَحُوا بِرُوسِكُمْ وَ أَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَیْنِ وَ إِنْ کُنْتُمْ جُنْباً فَاطَّهَرُوا ﴾ اسپس رخصت داده و فرمود کسی که آب نیابد به خاک تیمم نماید.

و فرمود: ﴿ وَ إِنْ كُنْتُمْ مَرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدُ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ

أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً فَامْسَحُوا

بِوُجُوهِكُمْ وَ أَيْدِيكُمْ مِنْهُ ﴾ آگر بيماريا مسافر هستيد ويا يكى از شما را
قضاء حاجتى دست داده ويا با زنان مباشرت كردهايد و آب نيابيد در اين
صورت با خاك پاك و پاكيزه تيمم نموده و با آن خاك صورت و دستها را
مسح كنيد.

مَانند: ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوٰ اتِ وَ الصَّلاٰةِ الْـوُسْطِيٰ وَ قُـومُوا لِـلّٰهِ قَانِتِينَ ﴾ " بِس از آن رخصت داد و فرمود: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجُالاً أَوْ رُكْبُاناً ﴾ ٢

۱. سوره مانده، آیهٔ ۸: ای اهل ایمان چون میخواهید برای نماز برخیزید صورت و دست ها را
 تا آرنج بشوئید و سر و پاها را تا برآمدگی پا مسح کنید و اگر جنب هستید غسل نمانید.

۲. سوره مائده، آیهٔ ۶

٣. سوره بقره، آیه ۲۳۸ : باید به نمازها توجه کامل داشته باشید خصوصا به نماز وسطی و باطاعت خدا قیام نمائید.

۴. سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۴۰ اگر از طرف دشمن برای شما خطری باشد بهر حال که میسر است پیاده
 و یا سواره نماز را بجا آورید.

مانند: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلَاةَ فَاذْكُرُوا اللَّهَ قِياماً وَ قُعُوداً وَ عَلَىٰ جُنُوبِكُمْ ﴾ اهمینکه از نماز فراغت یافتید بخصوص در حال جنگ ایستاده و یا نشسته و بر پهلو بهر حال که بتوانید خدا را یاد کنید.

حضرت موسی بن جعفر علیه فرمود: شخص سالم نماز ایستاده بجا می آورد و مریض نشسته و اگر توانائی نشستن نداشته باشد به پهلو تکیه نموده اشاره مینماید این است معنای رخصت بعد از عزیمت.

اما رخصتی که شخص مخیر است که آن حکم را بجا بیاورد و یا ترک نماید، خداوند به انسان اختیار داده است که در مقابل صدمه و آزاری که از دیگری به او برسد از طرف انتقام بکشد و قصاص و تلافی کند و فرمود: ﴿وَ جَزٰاءُ سَیّئَةٍ سَیّئَةٌ مِثْلُها فَمَنْ عَفَا وَ أَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَی اللّهِ ﴾ آاین شخص مخیر است اگر بخواهد از او انتقام بکشد و اگر خواست او را عفو نماید.

### رخصتی که ظاهر آن خلاف باطنش است

اما رخصتی که ظاهر آن خلاف باطنش میباشد آن حکمی است که به ظاهر آن عمل مینمایند و از باطنش صرف نظر میکنند خداوند مؤمن را از دوستی با کافر نهی فرموده و میفرماید: ﴿لا یَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْکُافِرِینَ الْکُافِرِینَ اللّٰهِ فِی شَیْءٍ \* آوُلِیاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِینَ وَ مَنْ یَفْعَلْ ذٰلِکَ فَلَیْسَ مِنَ اللّٰهِ فِی شَیْءٍ \* آوُلِیاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِینَ وَ مَنْ یَفْعَلْ ذٰلِکَ فَلَیْسَ مِنَ اللّٰهِ فِی شَیْءٍ \* آوُلِیاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِینَ وَ مَنْ یَفْعَلْ ذٰلِکَ فَلَیْسَ مِنَ اللّٰهِ فِی شَیْءٍ \* آوُلِیاءَ مِنْ دُونِ اللهِ فِی شَیْءٍ \* آوُلِیاءَ مِنْ دُونِ اللهِ فِی شَیْءٍ \* آوُلِیاءَ مِنْ دَونِ اللهِ مِنْ اللهِ فِی شَیْءٍ \* آوُلِیاءَ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ دَونِ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِيْ اللهِ ال

۱. سوره نساء، أيهٔ ۱۰۴

۲. سوره شوری، آیهٔ ۴۰ : جزای هر بدی بمانند آن بدور است نه بیشتر و اگر کسی عفو کرده و
 بین خود و بدخواه خود اصلاح نماید پاداش صبر و گذشت او بر خداست.

۳. سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۲۸ : نباید اهل ایمان مؤمنین را رها نموده و از کفار دوست برای خود بگیرند هر که چنین نماید رابطهٔ او با خدا بریده میشود.

باطن بخلاف عمل ظاهر رفتار نمايند و مىفرمايد: ﴿ إِلا أَنْ تَـتَّقُوا مِنْهُمْ تُقْاةً ﴾ ا

این است تفسیر رخصت و معنای فرمایشات حضرت صادق الله که میفرماید خداوند دوست دارد همانطور که به واجبات و اوامر و عزیمتها عمل مینمائید برخصتها هم عمل کنید.

### آیاتی که لفظ آنها خبر و معنایشان حکایت است

اما آیاتی که لفظ آنها خبر است و معنایشان حکایت مانند: ﴿ وَ لَبِثُوا فِي کَهْفِهِمْ ثَلاثَ مِائَةٍ سِنِینَ وَ ازْ دَادُوا تِسْعاً ﴾ آنها در غار سیصد سال بلکه نه سال هم زیادتر درنگ نمودند.

این آیه حکایت حال اصحاب کهف است زیرا خداوند گفتار آنها را رد نکرده بلکه فرموده ﴿اللّٰهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُوا لَهُ غَیْبُ السَّمَاوٰاتِ وَ الْأَرْضِ ﴾ "بگو خداوند به مدت توقف و اقامت آنان در غار داناتر است و به همهٔ اسرار پنهانی آسمان و زمین محیط می باشد.

مانند: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَىٰ ﴾ أكه حكايت قول كفار قريش ميكند.

این آیات لفظشان خبر است ولی معنایش حکایت و نقل قول میباشد و اینگونه آیات هم زیاد است که در محل خود بیان میشود.

۱. سوره آل عمران، آیهٔ ۲۸ : مگر که این دوستی برای دوری جستن و رهائی از شر آنها باشد.

۲. سوره کهف، آیهٔ ۲۵

٣. سوره کهف، آيهٔ ۲۶

۴. سوره زمر، آیهٔ ۳: گفتند ما آن بتها را پرستش نمی کنیم مگر آنکه ما را بدرگاه خداوند نزدیک گرداند.

### آیاتیکه خطاب به پیغمبر بوده و لکن مراد امت است

اما آياتيكه خطاب به پيغمبر است و لكن مراد امت است مانند آيه: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾ لكه آيه خطاب به پيغمبر است و لكن مراد امت مى باشد.

مانند: ﴿ وَ لا تَجْعَلْ مَعَ اللّٰهِ إِلٰها ۗ آخَرَ فَتُلْقَىٰ فِي جَهَنَّمَ مَلُوماً مَدْحُوراً ﴾ آ اينگونه آيات كه مخاطب پيغمبر بوده و مقصود امت است زياد مي باشد.

حضرت صادق المنال المودند: خداوند پیغمبرش را مبعوث فرموده و خطاب به او مانند «دخترم به تو میگویم، عروسم تو بشنو» می باشد.

### خطابی که برای قومی است و معنایش قوم دیگر است

اما خطابی که برای قومی است و معنایش برای قوم دیگر مانند: ﴿ وَ قَضَیْنَا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَ فِي الْأَرْضِ \_انتم یا معشر امة محمد عَلَيْلُهُ ؛ شما ای امت محمد عَلَيْلُهُ \_مَرَّ تَیْنِ وَ لَتَعْلُنَ عُلُوًّا كَبِیراً ﴾ "که این آیه خطاب به بنی اسرائیل است و در معنی مراد امت محمد عَلَیْلُهُ می باشد.

### آیاتی که رد بر زنادقه است

اما آياتي كه رد بر زنادقه است مانند: ﴿ وَ مَنْ نُعَمِّرْهُ نُنَكِّسْهُ فِي الْخَلْقِ أَ

۱. سوره طلاق، آیهٔ ۱: ای پیغمبر بگو بامت هر وقت زنان را طلاق می دهید وقت و مدت عده را که قاعده است بشمارید.

۲. سوره بنی اسرائیل، آیهٔ ۱۸ : هرگز با خداوند یکتا کسی را به خدائی نخوانید و گرنه مورد
 ملامت واقع و مردود شده به دوزخ خواهید افتاد.

۳. سوره بنی اسرائیل، آیهٔ ۴: و در کتاب تورات حکم نمودیم که شما قوم بنی اسرائیل دو بار در زمین فیباد و خونریزی مینمائید و تسلط و سرکشی سخت ظالمانه می بابید ای امت محمد عایمیاه.

فَلا یَعْقِلُونَ الهریان خیال میکردند که انسان با گردش افلاک متولد می شود یعنی همینکه نطفه در رحم قرار گرفت بر اثر گذشتن روز و شب دورانی به آن نطفه می رسد و در اثر غذا روزبروز رشد و نمو میکند و بزرگ می شود. خداوند در آیه مزبور قول آنها را رد نموده و می فرماید: کسیکه بزرگ شده و پیر می گردد به حالت کودکی بر می گردد و نقصان و نکس پیدا میکند و اگر همانطور بود که آنها خیال می کردند هر آینه باید همیشه و مادامی که انسان باقی است رشد و نمو کرده و زیاد شود و چون زیاد شدن او متوقف و بعد دچار نکس هم شده خیال آنها باطل است و مسلم می شود ایجاد طفل و رشد و نمو آن از تدبیر خداوند است نه دوران شب و روز.

#### رد بر مشرکین و معتقدین به ثنویت خدا

امارد بر مشرکین و معتقدین به تنویت خدا مانند: ﴿مَا اتَّخَذَ اللّٰهُ مِنْ وَلَدٍ وَ مَا كُانَ مَعَهُ مِنْ إِلٰهٍ إِذاً لَذَهَبَ كُلُّ إِلٰهٍ بِمَا خَلَقَ ﴾ آمیفرماید: اگر دو خدا وجود می داشت یکی بر دیگری برتری می جست، هرگاه یکی از آنها اراده خلق انسانی می نمود آن دیگری آفرینش حیوانی را قصد می کرد و این موضوع که در آن واحد برای خلق انسان و حیوانی تصمیم گرفته می شد موجب اختلاف و تضاد گردیده و این اختلاف از بزرگترین محالات است و چون اختلاف اراده محال و باطل می باشد پس وجود دو خدا هم باطل است و این دقت در تدبیر امور و قوام بعضی از موجودات به بعض دیگر و اختلاف هواها و تدبیر امور و قوام بعضی از موجودات به بعض دیگر و اختلاف هواها و

۱. سوره یس، آیهٔ ۶۸: هر که را ما عمر طولاتی دادیم در موقع پیری از خلقتش کاستیم آیا تعقل نمیکنید اگر عمر بدست طبیعت بود پس از کمال به نقصان بازگشت نمیکرد.

۲. سوره مؤ منون، آیهٔ ۹۲: خداوند هرگز فرزند نداشته و خدای دیگری با او شریک نبوده است چه اگر خدا رای شریکی بود هر خدائی به آفریدگان خود روی مینمود.

مقدمه مؤلف

ارادات و مشیات همه بر یکتائی خالق دلالت دارد چنانچه می فرماید: ﴿لُو کُانَ فِیهِمًا آلِهَةً إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتُا﴾ ۱ اگر در آسمان و زمین بجز خدای یکتا خدائی وجود می داشت همانا فساد در آسمان و زمین راه می یافت.

19

#### آیات رد بر بت پرستان

آیات رد بر بت پرستان مانند: ﴿ إِنَّ الَّذِینَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ عِبادٌ المَّالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلْیَسْتَجِیبُوا لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِینَ أَلَهُمْ أَرْجُلٌ یَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْیُنُ یُبْصِرُونَ بِها أَمْ لَهُمْ آذَانُ یَسْمَعُونَ بِها قُلِ ادْعُوا شُرَكَاءَ كُمْ ثُمَّ كِیدُونِ فَلا تُنْظِرُونِ ﴾ آبندگان را كه شما مشركان به خدائی میخوانید به غیر از خداوند سبحان در حقیقت مانند شما بندگان هستند اگر در ادعای خود راست گوئید از آنها بخواهید تا مشكلات و حاجات شما را روا نمایند آن بتها را نه پائیست كه راه پیمایند و نه دستی كه از آستین قدرت بیرون آورند و نه چشم و گوشی كه ببینند و بشنوند ای پیغمبر به مشركین بگو بدون آنكه مرا مهلت دهند شركاء خود را بخوانند تا مرا مغلوب كنند.

مانند آیه ای که از قول حضرت ابراهیم النی حکایت میکند و می فرماید: ﴿قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لا یَنْفَعُکُمْ شَیْناً وَ لا یَضُرُّکُمْ أُفِ لَکُمْ وَ لِمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ آبراهیم به مشرکین گفت: آیا خدائی را که تمام هستی به دستش می باشد رها نموده و بتهائی که هیچ نفع و ضرری برای شما ندارد ستایش میکنید وای بر شما و بر چیزئیکه جز خدا

١. سورهٔ انبياء، آيهٔ ٢٢

۲. سوره اعراف، آیهٔ ۱۹۴

٣. سوره انبياء، أيهٔ ٤٧

پرستش مینمائید آیا شما اندیشه و تفکر نمینمائید.

مانند: ﴿قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضَّرِّ عَنْكُمْ وَ لا تَحْوِيلاً ﴾ اى پيغمبربه اين مشركين بكواز بتهائى كه بيشتر در رفع نيازمندى خود مؤثر مىدانيد درخواست كمك نموده تا مشاهده كنيد نه نفع و ضررى بشما مىرسانند و نه تغيير حالى به شما مى توانند بدهند.

مانند: ﴿ أَ فَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لا يَخْلُقُ أَ فَلا تَـٰذَكَّـرُونَ ﴾ ٢ آيــا كســي كــه مي آفريند چون كسي است كه نمي آفريند آيا پند نمي گيرند.

آیاتی که رد بر زنادقه و بتپرستان باشد زیاد است.



### اما آیات رددهریها

اما آیات رد بر دهریها که خیال می کردند به اینکه روزگار هرگز زوال پذیر نیست و برای روزگار و جهان مادی هیچ مدبر و آفریننده ای نیست و حشر و قیامت را منکر می شدند، خداوند گفته های آنها را حکایت می کند و می فرماید: ﴿ وَ قَالُوا مَا هِیَ إِلا ۗ حَیٰا تُنَا الدَّنْیَا نَمُوتُ وَ نَحْیٰا وَ مَا یُهُلِکُنْا إِلا الدَّهْرُ وَ مَا لَهُمْ بِذَٰلِکَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلا یَظُنُّونَ ﴾ آکفار گفتند که زندگانی ما جز همین لهم بین و مرگ طبیعی نمی باشد و غیر از طبیعت کسی ما را نمی میراند و از روی خیال و وهم می گفتند حشر و قیامتی و جود ندارد.

خداوند كفتار آنها را رد نموده و مىفرمايد: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِنْ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطُفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مُخَلَقَةٍ وَ عَيْرِ مُخَلَقَةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَ نُقِرُّ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلٍ مُضْغَةٍ مُخَلَقَةٍ وَ غَيْرِ مُخَلَقَةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَ نُقِرُّ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلٍ

۱. سورهٔ بنی اسرائیل، آیهٔ ۵۶

٢. سوره نحل، أيهٔ ١٧

٣. سورهٔ جاثيه، آيه ٢٣

مُسَمَّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفْلاً ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ وَ مِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفِّى وَ مِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ الْعُمُرِ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئاً الله المردم مكرشما بروز قيامت و زنده شدن مردگان شك داريد مكر نمى دانيد ما شما را اول از خاك آفريديم آنگاه از آب نطفه و پس از آن از خون بسته شده و از پاره گوشت تمام و ناتمام تا در اين تحولات قدرت خود را آشكار نموده و از نطفه هر چه دلخواه ما بود در رحمها قرار داده و در وقت معين طفلي از رحم بيرون آريم كه زيست نمايد و به سر حد كمال برسد بعضي از شما قبل از طي مراحل كمال بميريد وعده اي هم به سن پيري و دوران ضعف و ناتواني رسيده تا كمال بميريد وعده اي هوش خرفت شويد و چيزي نفهميد.

سپس برای زنده شدن و حشر در روز قیامت مثال زده و میفرماید: ﴿وَ تَرَی الْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَ رَبَتْ وَ أَنْبَتَتْ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِیج ذٰلِکَ بِأَنَّ الله هُوَ الْحَقُّ وَ أَنَّهُ یُحْیِ الْمَوْتِی وَ أَنَّهُ عَلیٰ کُلِّ شَیْءٍ قَدِیرٌ وَ أَنَّ السَّاعَةَ آتِیَةٌ لا رَیْبَ فِیها وَ أَنَّ الله یَبْعَثُ مَنْ فِی الْقُبُورِ ﴾ آ و زمین را بنگری وقتی خشک و بیگیاه است آنگاه باران بر آن افشانیم تا سبز و خرم شده و تخمها در آن نمو کرده و انواع گیاهها برویاند این آثار قدرت دلیل است که خداوند قادر و توانا بوده و مردگان را زنده خواهد کرد و بر هر چیز توانائی دارد و محققا ساعت حشر و قیامت بدون شک می رسد و مردها از قبور برانگیخته می شوند.

مانند: ﴿ اللّٰهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّياحَ فَتُثِيرُ سَحَاباً فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشْاءُ وَ يَجْعَلُهُ كِسَفاً فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلالِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَـنْ

سورة حج، أية ٥
 سورة حج، أية ٧

یَشٰاءُ مِنْ عِبْادِهِ إِذٰا هُمْ یَسْتَبْشِرُونَ وَ إِنْ کَانُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ یُنَزَّلَ عَلَیْهِمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمُبْلِسِینَ فَانْظُرُ إِلَیٰ آثارِ رَحْمَتِ الله کَیْفَ یُحْیِ الْاُرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذٰلِکَ لَمُحْیِ الْمَوْتی الله کَیْف یُحْیِ الْاَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذٰلِکَ لَمُحْیِ الْمَوْتی الله کِیْف یُحْوِلهد در اطراف آسمان منتشر ابرها را در فضا برانگیخته و بهر جائیکه بخواهد در اطراف آسمان منتشر نموده گاهی متصل و زمانی از هم جدا ساخته آنگاه باران را قطره قطره از درون ابر فرو ریزد تا به کشتزارها و صحراهای هر قومی که بخواهد جاری شده و بیک لحظه قوم مزبور از غم رمیده و خوشحال گردند. و هر چند پیش از آنکه باران رحمت بر آنان ببارد بحال یأس و ناامیدی از لطف حق میزیستند پس دیده باز نما و آثار رحمت بیمنتهای الهی را مشاهده کن که چگونه زمین را پس از دستبرد خزان و مرگ باز به نفس باد بهاری زنده مینماید محققا همان خداست که پس از مرگ مردگان را مجددا زنده می کرداند و بقدرت کامل خود بر هر چیز عالم و تواناست.

مانند: ﴿ أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَ زَيَّنَاهَا وَ مَا لَهَا مِنْ كُلِّ مِنْ فُرُوجٍ \* وَ الْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَ الْقَيْنَافِيهَا رَوْاسِيَ وَ النَّبْنَافِيهَا مِنْ كُلِّ وَرُوجٍ بَهِيجٍ \* تَبْصِرَةً وَ ذِكْرىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ مُنبِ \* وَ نَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَارَكاً فَأَنَّبَتْنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَ حَبَّ الْحَصِيدِ \* وَ النَّخْلَ بَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعُ مُبَارَكاً فَأَنَّبَتْنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَ حَبَّ الْحَصِيدِ \* وَ النَّخْلَ بَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعُ مُبَارَكاً فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَ حَبَّ الْحَصِيدِ \* وَ النَّخْلَ بَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعُ نَضِيدُ \* رِزْقاً لِلْعِبَادِ وَ أَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتاً كَذَٰلِكَ الْخُرُوجِ \* آيا به اين نَصِيدُ \* وَرُقالِعَ لَكَ الْحُرُوجِ \* آيا به اين آسمان بر فراز سرشان نظر نمى كنند كه چگونه آن را بنا كردهايم و آسمان بر فراز سرشان نظر نمى كنند كه چگونه آن را بنا كردهايم و آراسته ايم و هيچ شكافي در آن نيست؟ و زمين را گسترديم و در آن كوههاي بلند افكنديم و از هر گونه نباتات خوش منظر در آن رويانيديم. بينشي و پندي بلند افكنديم و از هر گونه نباتات خوش منظر در آن رويانيديم. بينشي و پندي

۱. سوره روم. آیهٔ ۵۰ ۲. سوره ق. آیهٔ ۶ تا ۱۱

مقدمه مؤلف

است برای هر بنده ای که به خدا بازگردد. و از آسمان، آبی پربرکت فرستادیم و بدان باغها و دانه های دروشدنی رویانیدیم. و نخلهای بلند با خوشه های بر هم چیده. تا رزق بندگان باشد و بدان آب، سرزمین مرده را زنده کردیم. برآمدن از گور نیز چنین است.

مانند: ﴿وَ ضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَ نَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِ الْعِظَامَ وَ هِيَ رَمِيمٌ قُلْ يُحْيِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَ هُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ﴾ ابراى ما مثل جاهلانه زدند و گفتند اين استخوانهاى پوسيده را كه مجددا زنده كند بگواى پيغمبر همان خدائى كه اول آنها را ايجاد نموده و حيات بخشيده است و او قدرت و توانائى ايجاد همه چيز را دارد.

این گونه آیات که رد بر دهری هاست زیاد میباشد.

## اما آیات رد منکرین ثواب و عذاب

اما آیات رد منکرین ثواب و عذاب مانند: ﴿ یَوْمَ یَأْتِ لاَ تَکَلَّمُ نَـفْسٌ إِلاَّ اِ اِنْدِهِ فَمِنْهُمْ شَقِيً وَ سَعِيدٌ فَاَمَّا الَّذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَ شَهِيتٌ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَ الْأَرْضُ ﴾ آ زمانی که قیامت بر پا شود آسمان و زمین مبدل می شوند ﴿ مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَ الْأَرْضُ ﴾ که در این دنیاست.

مانند: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَ عَشِيًّا ﴾ "صبح وشام در عالم دنيا

٣. سوره مؤمن، آية ۴۶: اينک که در عالم برزخ هستند آتش دوزخ را صبح و شام بر آنها عرضه

۱. سوره يس، آيهٔ ۷۹

۲. سوره هود، آیهٔ ۱۰۷: در آن روز کسی بدون اجازهٔ خداوند لب به سخن نگشاید و مردم دو دستهاند گروهی شقی در دوزخ ناله و آه میکشند و تا آسمان و زمین باقی است در آتش دوزخ جاویدان خواهند بود مگر آنکه خدا بخواهد و نجاتشان بدهد.

برای مشرکین است اما در قیامت روز و شبی برای آنها وجود ندارد.

مانند: ﴿رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكْرَةً وَ عَشِيًّا ﴾ المعنى در بهشت دنيا كه ارواح مؤمنين به آنجا منتقل مىشوند و در بهشت هميشكى و جاويدان شب و روزى وجودندارد.

مانند: ﴿مِنْ وَرَائِهِمْ بَرْزَخٌ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ آاز عقب ايشان تا روزيكه براى حساب حاضر شوند عالم برزخ خواهد بود.

حضرت امام صادق الله فرمود: برزخ قبر است که در آن ثواب و عقاب می باشد و قبر واسطه میان دنیا و آخرت است.

همچنین شاهد بر آن فرمایش حضرت موسی بن جعفر النی است که می فرماید: به خدا قسم از بر زخ بر شما می ترسیم.

مانند: ﴿ وَ لا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قَتْلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْواتاً بَلْ أَحْياءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُوْزَقُونَ فَرِحِينَ بِمَا آتُاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَصْلِهِ وَ يَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ إِلا خَوْف عَلَيْهِمْ وَ لا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ "همانا تصور نكنيد كسانى كه در راه خدا شربت شهادت نوشيدهاند مردهاند بلكه زنده و جاويد هستند و هميشه نزد پروردگار رزاق متنعم و بهرهمند بوده و از رحمت حضرت حق مسرور و شادند و بمؤمنين كه هنوز به آنها ملحق نشدهاند و بعدادر پي آنها رهسپار ديار آخرت ميشوند مژده داده و ميگويند از مردن هيچ نترسيد و از نابودي متاع دنيا غم نخوريد.

حضرت امام صادق النالج فرمود: به خدا سوگند در بهشت به کسانی از

مىدارند

۱. سوره مریم، آیهٔ ۶۲: در بهشت هرگز سخن لغو نشنوند و گفتارشان سلام و ستایش یکدیگر است و روزی آنها صبح و شام بدون تکلف میرسد.

۲. سوره مؤ منون. آیهٔ ۱۰۱

٣. سورهٔ آل عمران، أبهٔ ١٧٠

مؤمنین که در دنیا بوده و هنوز ملحق به آنها نشدهاند بشارت داده می شود. و نظیر این آیات که در رد گفتار منکرین ثواب و عذاب است زیاد می باشد.

اما آیات رد بر منکرین معراج

اما آیات رد بر منکرین معراج مانند ﴿ وَ هُوَ بِالْأُفُقِ الْأَعْلَىٰ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى فَكَانَ قَابَ قَوْسَیْنِ أَوْ أَدْنیٰ ﴾ آنگاه نزدیک حق شد و بوحی حق نائل گردید مثل نزدیکی دو سر کمان یا نزدیکتر از آن.

مانند: ﴿ وَ سُئَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنًا ﴾ آاز پیامبران سلف كه پیش از تو فرستادهایم سؤال نما كه آیا جز خدای یکتا خدای دیگری معبود و مورد پرستش آنها بوده است؟

مانند: ﴿فَسْتَلِ الَّذِينَ يَقْرَؤُنَ الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ " يعنى انبيائى كه پيامبر در شب معراج ايشان را ملاقات فرمودند.

### اما آیات ردگفتار معتقدین به جسم بودن خدا

اما آیات رد گفتار معتقدین به جسم بودن خدا مانند: ﴿ مَا كَذَبَ الْفُو الدُ مَا رَأَىٰ أَ فَتُمَارُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرىٰ وَ لَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرىٰ عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهىٰ عِنْدَ هَا جَنَّهُ الْمَأْوىٰ ﴾ آنچه را دل (پیامبر) دید (به پیامبر) دروغ نگفت (تا او را دربارهٔ حقیقت فرشته وحی به وهم و خیال اندازد، بلکه به حضور و شهودش یقین کامل داشت). آیا در آنچه (به حقیقت) می بینید با او به سختی

١. سوره نجم، أية ٩

٢. سوره زخرف، آية ۴۵

۳. سوره یونس، آیهٔ ۹۴: از پیشینیان خودکه کتب آسمانی را تلاوت نمودهاند پرسش نما.

۴. سوره نجم، آیهٔ ۱۱ تا ۱۵

مجادله و ستیزه میکنید؟ و بی تردید یک بار دیگر هم او را دیده است، نزد سدرة المنتهی، در آنجا که جنت الماوی است.

احمد بن محمد بن ابی نصر روایت کرده که حضرت رضا اللی فرمود: ای احمد اختلاف شما و اصحاب هشام بن حکم در توحید از چیست؟

عرض کردم: فدایت شوم ما از مضمون حدیثی که از پیغمبر اکرم عَلَیْهُ الله و این الله مشاهده روایت شده که در شب معراج خداوند را به صورت جوان زیبائی مشاهده فرموده بودند برای پروردگار قائل به صورت هستیم و هشام منکر است و میگوید خداوند جسم ندارد.

امام النافي فرمودند: ای احمد وقتیکه پیغمبر اکرم ایر شب معراج به سدرة المنتهی نزدیک شدند بقدر سوراخ سورنی حجاب پاره شد و نور عظمت پروردگار خود را مشاهده نمود و شما نور را جسم فرض کرده اید، ای احمد این عقیده را رها کنید که این سخنان نفعی به تو نمی رساند و این امری بزرگ است.

### اما آیات رد منکرین خلقت بهشت و دوزخ

اما آیات رد منکرین خلقت بهشت و دوزخ مانند: ﴿عِنْدَ سِدْرَةِ الْـمُنْتَهِیٰ عِنْدَ الْمَأْتُهِیٰ عِنْدَهُ الْمَأُویٰ﴾ که سدره در آسمان هفتم و جنة المأوی نزد سدره است.

حماد از حضرت صادق علی روایت نموده که فرمود: رسول اکرم عَیْمُواللهٔ فرمودند: وقتی که مرا به آسمان بردند داخل بهشت شدم، قصری از یاقوت سرخ دیدم که از بس روشن و صاف بود از درون آن بیرونش پیدا بود و دو

۱. سورهٔ نجم، آیهٔ ۱۴ و ۱۵

تالار از دُرٌ و زبرجد در آن بود به جبرئیل گفتم: این قصر برای کیست؟

گفت: برای کسانی که نیکو گفتارند و دائم در حال روزه بوده و به فقرا اطعام نموده و در وقتی که همهٔ مردم در خواب فرو رفتهاند شب زندهدار بوده و به ذکر حق مشغول هستند.

امیرالمومنین علی الی عرض کرد: آیا از امت شما کسی قادر به انجام این اعمال هست؟

فرمودند: ای علی نزدیک من بیا. نزدیک حضرت رفتم، فرمودند: میدانی گفتار و کردار نیکو یعنی چه؟

عرض كرد: خدا و رسولش آگاهترند.

پيامبر مَنْ فَرَمُودند: گفتن «سبحان الله و الحمد لله و لا اله الا الله و الله اكبر» است و مىدانى منظور از هميشه روزه بودن چيست؟

على عليا عرض كردند: خدا و رسولش آگاهترند.

پیامبر ﷺ فرمودند: کسی که تمام ماه رمضان را بدون آنکه یک روز آن را افطار کند روزه بدارد. آیا می دانی اطعام یعنی چه؟

على التالج عرض كردند: خدا و رسولش آگاهترند.

حضرت تَنَيِّبُهُ فرمودند: هر کس برای عائله خود در تلاش و کسب معاش بوده و نگذارد چشم افراد عائلهاش به اموال مردم باشد و سربار مردم نشود. آیا میدانی شب زنده داری یعنی چه؟

على الريال عرض كردند: خدا و رسولش آگاهترند.

پیامبر عَلَیْ فرمودند: کسی که بین نماز مغرب و عشا نخوابد چون یهود و نصاری و کسانی که مانند آنها هستند میان نماز مغرب و عشا می خوابند.

رسول خدا عَيْدُالله مىفرمايد: زمانى كه وارد بهشت شدم ديدم كه فرشتگان

قصری با شکوه و پر تلؤلوء با خشتی از طلا و خشتی از نقره میسازند و گاهی میایستند. به فرشتگان گفتم: چرا بعضی وقتها کار میکنید و بعضی وقتها میایستید؟ پاسخ دادند: برای رسیدن مصالح درنگ میکنیم.

پرسيدم: مصالح آن چيست؟

گفتند: گفتار مؤمنین در دنیا به ذکر «سبحان الله و الحمد الله و لا اله الا الله و الله اکبر» است که هر وقت در دنیا مشغول این ذکر شریف می شوند ما هم مشغول به ساختن می شویم و چون نگویند ما هم می ایستیم. رسول خدا می فرمود: چون جبرئیل مرا داخل به شت برد و بر روی فرشهای به شتی نشانید یک گلابی به من داد همین که آن را از وسط پاره نمودم حوریه ای پدیدار شده و در برابرم ایستاده سلام نمود و گفت: «السلام علیک یا محمد صلّی الله علیه و آله و سلّم السلام علیک یا احمد السلام علیک یا رسول الله». جواب سلامش را داده پرسیدم:ای حور العین تو کیستی؟

پاسخ داد: نام من راضیه و مرضیه است خداوند مرا از سه جزء آفریده است بالایم از کافور، وسطم از عنبر، قسمت آخرم از مشک و خمیرهام از آب زندگانی است، خداوند مرا برای برادر و پسر عمو و وصی تو علی بن ابیطالب این ایجاد کرده و مخصوص ایشان قرار داده است.

حضرت صادق المنظم فرمود: پیغمبر اکرم تَنظِیله دخترش فاطمه را زیاد می بوسید و عایشه از عمل آن حضرت غضبناک می شد و می گفت: ای رسول خدا فاطمه را زیاد می بوسی!!!

فرمود: ای عایشه شبی که مرا به معراج و آسمان بالا بردند داخل بهشت شدم، جبرئیل مرا نزد درخت طوبی برده و از میوهٔ آن به من داد و میل کردم

به زمین که آمدم آب میوه مزبور در صلب من قرار گرفت و پس از نزدیکی خدیجه به فاطمه حامله شد و چون از فاطمه بوی درخت طوبی را درک مینمایم او را میبوسم.

امثال این اخبار زیاد است که رد بر منکرین معراج و بهشت و جهنم است.

### اما آیات رد برجبری مسلکان

اما آیات رد بر جبری مسلکان آنها میگویند افعال ما مربوط به ما نمیباشد و در انجام کارهای خود هیچ اختیاری نداریم و مجبور به آن امور هستیم و بطور مجاز به انسان نسبت داده می شود نه بر سبیل حقیقت و آیات قرآن را به عقیده خود بر خلاف معنی تأویل می نمایند، مانند: ﴿وَ مَا تَشَاوُنَ إِلا اًنْ يَشَاءَ الله ﴾ آنها غیر از آن چیزیکه خدا بخواهد نمی خواهند و کارها را باو واگذار می نمایند.

مانند: ﴿فَمَنْ يُرِدِ اللّٰهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلاَمِ وَ مَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلاَمِ وَ مَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقاً حَرَجاً ﴾ آهر كه را خدا بخواهد هدايت و راهنمائى كند دلش را بنور اسلام روشن سازد و آنكه را بخواهد در گمراهى بماند دل او را براى پذيرش ايمان سخت گرداند.

و غیر از این آیات که تأویلشان بر خلاف معانی ظاهر آنهاست و بنابر عقیده جبریها ثواب و عقاب وجود ندارد چه به عقیده آنها افعال مردم به اراده خود آنها نیست تا موجب ثواب و یا عذاب شود و چون به جبر در اعمال و افعال عقیده دارند و ثواب و عقاب را بخداوند نسبت میدهند نعوذ بالله

۱. سوره دهر، آیهٔ ۳۰

۲. سوره انعام، آیهٔ ۱۲۵

خداوند را نسبت ببندگان ستمكار مى دانند زیرا آنها را براى اعمالى كه به آنها مربوط نبوده عذاب و عقاب مى نماید و حال آنكه خداوند از این امور منزه و مقدس است كه كسى را بدون حجت و خطا عذاب فرماید و آیات زیادى از قرآن بر رد جبرى مسلكان مى باشد؛ مانند: ﴿لاٰ یُكلِّفُ اللّٰهُ نَفْساً إِلا وُسْعَهٰا لَهُا مُاكسَبَتْ وَ عَلَيْهُا مَا اكْتَسَبَتْ ﴾ و كلمهٔ ﴿لها ﴾ و ﴿عليها ﴾ بطور حقیقت بر فعل آنها دلالت دارد.

مانند: ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ وَ مَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَـرًّا يَرَهُ﴾ ٢ هر كس بقدر ذرهاى كار خوب كند در روز قيامت پاداش خوب مىبيند و هر كه بقدر ذرهاى كار زشت مرتكب شود به كيفرش خواهد رسيد.

مانند: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ "هر نفسى در گروى كارى است كه انجام داده است.

مانند: ﴿ ذَٰلِكَ بِما قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ ﴾ أين عذابي است كه به دست خويش از پيش فرستادهاند و هرگز خداوند بر بندگان خود ستم نخواهد نمود.

مانند: ﴿ وَ أَمُّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمِيٰ عَلَى الْهُدىٰ ﴾ ٥ ما قوم ثمود را هدايت نموديم ليكن خود آنها كمراهي را بر راه راست بركزيدند.

مانند: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ ﴾ يعنى راه خير و شر را بيان كرديم حالا يا شكرگذار باشند يا كفران كنند.

مانند: ﴿ وَ عَاداً وَ ثَمُودَ وَ قَدْ تَبَيَّنَ لَكُمْ مِنْ مَسَاكِنِهِمْ وَ زَيَّنَ لَـهُمُ

۱. سوره بقره، آیهٔ ۲۸۶ : خدا کسی را جز بقدر توانائی تکلیف نمی نماید سزای کارهای خوب
 به او میرسد و بدیهایش هم بزبان خودش می باشد.

۲. سوره زلزال، آیهٔ ۸

٣. سوره مدثر، أيهٔ ٣٨

٤. سوره أل عمران، أيه ١٨٢

۵. حم سجاده، آیه ۱۷

الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَ كَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ وَ قَارُونَ وَ فِرْعَوْنَ وَ هَامَانَ وَ لَقَدْ جَاءَهُمْ مُوسَىٰ بِالْبَيِّنَاتِ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ وَ مَاكَانُوا سَابِقِينَ فَكُلاَّ أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ بِفعلنا نكوئيد فَمَنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ خَاصِباً وَمِنْهُمْ مَنْ أَخَذَنَا بِذَنْبِهِ بِفعلنا نكوئيد فَمَنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ خَاصِباً وَمِنْهُمْ مَنْ أَخَذَنَا بِذَنْهِ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ وَ عَلَيْهِ خَاصِباً وَمِنْهُمْ مَنْ أَخَذَنّا الله لِيَظْلِمَهُمْ وَ لَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظَلِمُونَ \* اللهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَ لَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظَلِمُونَ \* و مانند ابن آيات زياد است و در جاى خود بيان خواهيم كرد و نيز بيان خواهيم نمود آن آياتى راكه جبرى مسلكان براى خود دليل و حجت آوردهاند ولى معانى و تفسير آنها را ندانستهاند.

### اما آیات ردگفتار معتزله

اما آیات رد گفتار معتزله که دلیل از قرآن برای رد آنها زیاد است برای اینکه معتزله میگویند: افعال و اعمال را خود ما بجا می آوریم و خداوند در کارهای ما هیچ مداخله ای ندارد و مشیت و ارادهٔ حق را در امور انسان راهی نیست و شیطان می خواهد آنچه را خودش می خواهد نه خداوند و آیه ﴿فَتَبُارَ کَ اللّٰهُ أَحْسَنُ الْخُالِقِینَ ﴾ آرادلیل برمدعای خود آورده و می گویند در عالم وجود در خلقت غیر از خداوند خالقینی هستند ولی ندانسته و نفهمیده اند که مقصود و معنای خلقت چیست و به چه طریق است از حضرت مادق اید سؤال شد که آیا خداوند کارها را به بندگان تفویض و واگذار نموده است؟ حضرت اید فرمودند: خداوند برتر و بزرگتر از آن است که کارها را به مردم تفویض فرماید.

١. سوره عنكبوت، أية ٢٠.

۲. سورهٔ مومنون، آیهٔ ۱۴ : آفرین بر خداوندی که بهترین و نیکوترین آفرینندگان است.

گفتند: پس خداوند مردم را مجبور به آن نموده است؟

فرمودند: خداوند عادلتر از آن است که مجبور نماید و بعد هم آنان را عذاب کند.

عرض كردند: آيا حد وسطى بين جبر و تفويض وجود دارد؟

فرمود: بلی سری از اسرار است که واسطهای به اندازهٔ میان آسمان و زمین میباشد.

و در حدیث دیگر آمده است که از آن حضرت سؤال کردند آیا میان جبر و تفویض واسطه ای هست؟

حضرت اليلا فرمود: بلي!

عرض كردند: آن واسطه چيست؟

حضرت فرمود: سری از اسرار الهی است. و همچنین فرمود:این چنین به ما رسیده است.

یونس گوید که امام رضا الله به من فرمود: ای یونس به قول قدری ها قائل نشو زیرا آنها گفتار اهل بهشت و اهل جهنم و گفتار شیطان را نمی گویند، زیرا اهل بهشت می گویند: خداوندی را ستایش می کنیم که ما را به راه راست هدایت فرمود و اگر هدایت حضرت حق نبود هرگز هدایت نمی شدیم. و اهل جهنم می گویند: پروردگارا شقاوت بر ما غلبه نمود. و ابلیس می گوید: پروردگارا شعصیت و نافرمانی نمودم مرا به حالت گمراهی واگذاردی.

عرض كردم: اى آقاى من به خدا سوگند ما به گفتار قدرى ها قائل نيستيم و لكن مى گوئيم هر چه خدا بخواهد و قضا و قدرش حكم كند.

حضرت المالي فرمود: اي يونس اينطور كه تو مي گوئي نيست، بلي هيچ

چیزی نیست مگر آنکه خدا خواسته و اراده نموده و مقدر و حکم فرموده، ای پونس آیا میدانی مشیت چیست؟

عرض كردم: نمى دائم.

حضرت فرمود: مشيت ذكر اول است. آيا مى دانى اراده چيست؟

عرض كردم: نه!

فرمود: اراده عزم است بر آنچه خدا میخواهد. آیا میدانی که تقدیر چیست؟

عرض كردم: نه!

فرمود: تقدیر اندازه و حدود مقرر کردن است چه دربارهٔ عمرها و روزیها و بقا و فنا است. فرمود: آیا میدانی که قضا چیست؟

عرض كردم: نه!

فرمود: آن اقامة العين است و در عالم چيزى نيست مگر آنكه در ذكر اول و لوح محفوظ است.

#### اما آیات رد انکار کنندگان رجعت

اما آیات رد انکار کنندگان رجعت مانند: ﴿ وَ یَوْمَ نَحْشُرُ مِسَ ٰ کُسلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً ﴾ ای رسول ما بیاد بیاور امت را در آن روزیکه از هر قومی دسته ای را به سوی دنیا برگردانیم.

حماد روایت کرده که امام صادق اللیا فرمود: ای حماد مردم در معنای این آیه چه می گویند؟

عرض كردم: مىگوينداين آيه مربوط به قيامت است.

١. سوره نحل، آية ٨٣

فرمودند: چنین نیست که آنها میگویند این آیه در اثبات رجعت میباشد آیا خداوند در روز قیامت یک طایفه از هر قوم و جماعتی را زنده نموده و باقی آنها را رها میکند؟ و آیهای که راجع به قیامت میباشد این است: ﴿وَ حَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً ﴾ و ما همه را در روز محشر از قبرها برانگیزیم و کسی را ترک ننموده و فرو نگذاریم.

مانند: ﴿وَحَرامٌ عَلَىٰ قَرْيَةٍ أَهْلَكُنْاهَا أَنَّهُمْ لاَ يَرْجِعُونَ ﴾ أمردم هرديارى راكه ما هلاك نموديم ديگر زندگاني بر آنها حرام است و هرگز بدنيا باز نخواهندگشت.

امام صادق الله فرمود: خداوند طایفه ای را که مستوجب عذاب شده و هلاک نموده در رجعت باز نمی گرداند فقط در قیامت زنده خواهند شد ولی در موقع رجعت مؤمنین خالص و کافرین خالص و کسانی که به عذاب الهی هلاک نشده اند باز خواهند گشت.

عبدالله بن مسكان روايت مى كند كه امام صادق النظية در تفسير آيه ﴿ وَ إِذْ اللّٰهُ مِيثُاقَ النّبِيّينَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَ حِكْمَةٍ ثُمَّ جُاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَ لَتَنْصُرُنَّهُ ﴾ " قرمود: خداوند از زمان آدم بيغمبرى را مبعوث نكرده مكر آنكه به سوى دنيا برمى گرداند و اميرالمؤمنين را يارى مى نمايد و مراد از ﴿ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ ﴾ يعنى به رسول اكرم عَيَيْنَ الله ايمان مى آورند و مراد از ﴿ وَ لَتَنْصُرُنَّهُ ﴾ يعنى امير المؤمنين رايارى مى كنند.

و مانند این آیه زیاد است که خداوند وعده نصرت و رجعت ائمه التی را

١. سوره كهف، آية ٢٥

۲. سورهٔ انبیاء، آیهٔ ۹۵

۳. سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۸۱: چون خداوند از پیغمبران پیمان تبلیغ گرفت در آن موقع که بشما کتاب و حکمت بخشید برای هدایت شما اهل کتاب رسولی از جانب خدا آمد که براستی کتاب و شریعت شما گواهی میداد تا ایمان آورده و او را یاری کنید.

داده و مى فرمايد: ﴿ وَعَدَ اللّٰهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ -اى گروه ائمه - وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلُفَ الَّذِينَ مِنْ قَـ بْلِهِمْ وَ الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلُفَ الَّذِينَ مِنْ قَـ بْلِهِمْ وَ لَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْ تَضِىٰ لَهُمْ وَ لَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْ اللهُ لَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْ اللهُ يَعْبُدُونَ بَي اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ

مانند: ﴿ وَ نُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَ نَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَ نَجْعَلَهُمُ الْوٰارِ ثِينَ وَ نُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ ﴾ ' تمام اين آيات دربارة رجعت است.

عمر بن شمر روایت می کند که در حضور حضرت امام محمد باقر الله ان از جابر بن عبد الله انصاری سخن به میان آمد، حضرت فرمودند: خداوند جابر را رحمت کند که در علم و دانش به مقام بلندی رسید و تأویل این آیه ﴿إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْکَ الْقُرْآنَ لَرُادُکَ إِلَیٰ مَعَادٍ ﴾ آرا می دانست و مانند این آیات زیاد است و ما هر یک را در جای خود بیان خواهیم کرد.

### اما رد گفتار تشبیه کنندگان اما رد گفتار تشبیه کنندگان مانند: ﴿ وَ أَنَّ إِلَىٰ رَبِّکَ الْمُنْتَهَىٰ ﴾ آ

۱. سورهٔ نور، آیهٔ ۵۴: خداوند وعده فرموده به کسانی از شما که به خدا و امام عصر علیه ایمان آورده و نیکوکار باشند، در زمان ظهور خلافت دهد و بجای امتهای گذشته حکومت و اقتدار بخشد همانطور که امتهای نیکوکار جانشین پیشینیان خود شدند و دین پسندیدهٔ شما را که اسلام واقعی است بر تمام دنیا مسلط گرداند و بمؤمنین که از دشمنان در اندیشه و خوف هستند ایمنی کامل عطا فرماید و مرا بدون هیچ شائبه شرک و ریا به یگانگی پرستش نمایند. ۲. سورهٔ قصص، آیهٔ ۴: و ما اراده نمودیم که به آن طوایف ضعیفی که در زمین هستند منت گذارده و آنها را وارث ملک کفار نموده و پیشوایان خلق قرار دهیم.

۳. سورهٔ قصص، آیهٔ ۸۵: ای رسول ما بدان بطور یقین خدائی که احکام قرآن را بر تو فرض و واجب نموده ترا به جایگاهت بر میگرداند.

٢. سوره نجم، أية ٢٢.

جمیل روایت میکند که امام صادق الله فرمود: هر وقت سخنان شما منتهی به خداوند شد توقف کنید و در چیزهائی که پائین تر از عرش است سخن بگوئید و از گفتگو کردن نسبت به ما فوق عرش سکوت نمائید و از آن مقوله سخن نگوئید چه بسا کسانی که وارد مطالعه و بحث ما فوق عرش شده اندیشه و عقل خود را از دست داده و دچار حیرت و سرگشتگی شدند بطوری که اگر آنها را از روبرو صدا میکردند از پشت سر جواب میدادند و اگر از عقب سر صدا می نمودند از پیش رو جواب می گفتند.

امام صادق علی میفرماید: کسی که برای پی بردن به ذات حق به تفکر پردازد محققا هلاک خواهد شد چه خداوند توصیف نمی شود مگر به آنچه که خود ذات خودش را وصف نموده است.

از فرمایشات امیرالمؤمنین علی علی ایک از خطبه هایش که صفات خداوند را نفی مینماید.

### اما آیات دربارهٔ ترغیب

اما آیات دربارهٔ ترغیب مانند: ﴿ وَ مِنَ اللَّیْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَکَ عَسیٰ أَنْ یَبْعَثَکَ رَبُّکَ مَقَاماً مَحْمُوداً ﴾ امقداری از شب را بیدار باش که تهجد و نماز شب ویژهٔ تو است، باشد که خداوند تو را به مقام شفاعت مبعوث نماید. مانند: ﴿ هَلْ أَدُلُّكُمْ عَلَیٰ تِجَارَةٍ تُنْجِیكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِیمٍ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُجَاهِدُونَ فِي سَبِیلِ اللهِ بِأَمْوٰ الِكُمْ وَ أَنْفُسِكُمْ ذَٰلِكُمْ خَیْرٌ لَکُمْ وَ رَسُولِهِ وَ تُجَاهِدُونَ فِي سَبِیلِ اللهِ بِأَمْوٰ الِکُمْ وَ أَنْفُسِكُمْ ذَٰلِكُمْ خَیْرٌ لَکُمْ فَیْرٌ لَکُمْ وَ لَنْ تَحْرِی مِنْ تَحْتِهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ یَغْفِرْ لَكُمْ ذَنُوبَكُمْ وَ یُدْخِلْکُمْ جَنّاتٍ تَجْرِی مِنْ تَحْتِهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ یَغْفِرْ لَکُمْ ذَنُوبَكُمْ وَ یُدْخِلْکُمْ جَنّاتٍ تَجْرِی مِنْ تَحْتِهَا

۱. سورهٔ بنی اسرائیل، آیهٔ ۸۱

الْأَنُهَارُ ﴾ اى مؤمنين مىخواهيد شما را راهنمائى كنم به تجارتى كه سودمند بوده و از عذاب دردناك نجات دهد آن تجارت آن است كه بخدا و رسولش ايمان آورده و با جان و مال خود در راه خدا جهاد كنيد و اين امور بهترين تجارت است تا خدا گناهان شما را ببخشد و در بهشتى كه زير درختانش آب جارى است داخل نمايد.

مانند: ﴿مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾ ٢ هر كس كار خوب كند به او پاداشي بهتر از آن دهند.

مانند: ﴿ مَنْ جُاءَ بِالْحَسَنَةِ قَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ "هر كس يك كار پسنديده انجام دهد ده برابر پاداش آن را خواهد ديد.

مانند: ﴿ وَ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِنْ ذَكْرٍ أَوْ أُنْثَىٰ وَ هُوَ مُـوْمِنُ فَـأُولِيكَ

يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرٍ حِسَابٍ ﴾ أهر مرد و زنى كه كارهاى شايسته و نيكو بجا آورند و با أيمان باشند در بهشت جاويدان داخل شده و از روزى بى حساب برخوردار مى شوند.

### اما آیاتی که دلالت بر ترس و عذاب می کند

اما آیاتی که دلالت بر ترس و عذاب میکند مانند: ﴿ یَا أَیُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّکُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِیمٌ ﴾ ای مردم از خدا بترسید و پرهیزگار باشید و بدانید که زلزله قیامت بسیار بزرگ و حادثه و واقعه سختی خواهد بود.

١. سورة صف، آية ١٠

٢. سورة نحل، أية ٩١

۳. سورهٔ انعام، آیهٔ ۱۶۱ ت

۴. سورهٔ مومن، آیهٔ ۴۳

٥. سورهٔ حج، أيهٔ ١

مانند: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَ أَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَ الْحِجْارَةُ ﴾ اى كسانيكه ايمان آوردهايد خود و خانوادهٔ خود را حفظ نمائيد از آتشى كه آتش گيرانه آن انسان و سنگ مىباشد.

مانند: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ وَ اخْشَوْا يَوْماً لاَ يَجْزِي وَالِدٌ عَنْ وَالِدِهِ شَيْئاً إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقُّ فَلا تَغُرَّنَكُمُ وَلَدِهِ وَ لاَ مَوْلُودٌ هُوَ جَازٍ عَنْ وَالِدِهِ شَيْئاً إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقُّ فَلا تَغُرَّنَكُمُ اللهِ الْغَرُورُ ﴾ آى مردم از خدا بترسيد و انديشه كنيد از آن روز كه نه پدر بجاى فرزند و نه فرزند عوض پدر كيفر داده شود و البته وعده حضرت حق حتمى است و زندگانى دنيا شما را مبادا فريفته كند و شيطان به عفو و كرم خدا مغرورتان ننمايد و از عقاب خدا غافل نشويد.

امثال این آیات در قرآن زیاد است که در محل خود بیان خواهیم کرد.

### داستانهای قرآن *﴿ ﴿ فَيَنْ تَكُيِّرُ الْمِنْ* اللَّهِ

اما داستانهای قرآن و آن عبارت از آیاتی است که خداوند به پیغمبرش از اخبار پیامبران گذشته و داستان آنها خبر می دهد، مانند: ﴿نَحْنُ نَقُصُّ عَلَیْکَ نَبَاهُمْ بِالْحَقِّ ﴾ "ما قصهٔ آنان را بدرستی برایت حکایت مینمائیم.

مانند: ﴿ نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ ﴾ \* ما بهترين حكايت را بوحى قرآن براى تو بيان مىكنيم.

مانند: ﴿ وَ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِنْ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ ٥ ما قبل از تـو پيغمبران بسياري فرستاديم كـه

١. سورة تحريم، أية ع

٢. سورة لقمان، آية ٣٣

٣. سورهٔ كهف، أيهٔ ١٢

۴. سوره يوسف، آيهٔ ۳

۵. سورهٔ مؤمن، آیهٔ ۷۸

حكايت بعضى را برايت گفتهايم و احوال عدهاى را هم شرح ندادهايم.

امثال این آیات زیاد است که هر یک را در جای خود بیان خواهیم نمود انشاء الله تعالی.

ما از هر بابی چند آیه بر سبیل نمونه و اختصار بیان نمودیم تا از انواع آیات اطلاع حاصل نموده و پی به اهمیت علمی و مقام ارجمند این تفسیر شریف ببرید و برای کسانی که خداوند به آنها سعهٔ صدر بخشیده و بر ایشان منت گذارده و داخل دینی فرموده که آن دین را برای فرشتگان و پیغمبران خود برگزیده کافی می باشد.

و بالله نستعين و عليه نتوكل و نسأله العصمة و التوفيق و العون على ما يقربنا منه و يزلفنا لديه و استفتح الله الفتاح العليم الذي من استمسك بحبله و لجأ إلى سلطانه و عمل بطاعته و انتهى عن معصيته و لزم دين أوليائه و خلفائه نجا بحوله و قوته و أسأله عنز و جل أن يصلي على خيرته من خلقه محمد و آله الأخيار و الأبرار.



# تفسير سورة فاتحه



۱ – سورهٔ فاتحه که در مکـه

نــازل شـده و دارای ۷ آیــه

است



## بِسْم اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيم

بِسْم اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحبِمِ (١) الْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٢)

الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ (٣) مالِكِ يَوْمِ الدِّينِ (۴)

إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ (۵)

اهْدِنَا الصِّرْاطَ الْمُسْتَقِيمَ (٦)

صِرَاطَالَّذِينَ أَنَّعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَ لاَ الضَّالِّينَ (٧)

۱ - بنام خدایی که بخشاینده و مهربان است.

۲ - حمد و سپاس خداوندی را که پروردگار عالمیان است.

۳ - بخشاینده به همه موجودات و مهربان به مومنین است.

۴ - مالک و حسابرس روز جزاست.

۵ - فقط تو را میپرستیم و فقط از تو یاری و کمک میطلبیم.

۶ - ما را براه راست راهنمایی فرما.

۷ - راه کسانی که به آنها نعمت دادهای نه راه کسانی که مورد غضبت قرار

گرفته اند و گمراهان.

﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ﴾

ابو بصير گويداز امام صادق عليه از تفسير ﴿ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ \* سؤال كردم كه چيست؟

فرمود: «با» درخشندگی و نیکوئی خدا؛

«سین» نور و بلندی مقام پروردگار ؛

«میم» ملک یعنی پادشاهی خدا؛

«اللَّه» پرستش شده هر چیزی ؛

«الرّحسمن» (صفت عام) یعنی مهربان و روزی رسان به تمامی آفریدگانش در دنیا است ؛

«الرّحيم» (صفت خاص) كه تنها مؤمنان را زير پوشش مهر خود قرار خواهدداد. ۱

ابن أذينه گويد امام صادق الله فرمود: ﴿بِسْمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحِيمِ ﴾ آيه اى كه سزاوار است از اين آيه بلندتر خوانده شود آية ذيل مى باشد: ﴿وَ إِذْ اللهِ الرَّحْمُ وَلَوْا عَلَىٰ أَدْبُارِهِمْ نُفُوراً ﴾. ٢ هنگامى كه پروردگارت را در قرآن به يگانگى و وحدانيت ياد مى كنى آنها پشت كرده و روى از تو برمى گردانند. ٣

ابوبصیر میگوید، امام صادق الله فرمودند: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ یعنی «شکر برای خداوند است»

﴿ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ يعنى «خداوند مخلوقاتش را آفريده است»

بـــحار الانـــوار، ج ۸۹ ص ۲۲۸ ؛ تـــوحید، ص ۲۳۰ ؛ المــحاسن، ج ۱، ص ۲۳۸ ؛ معانی الاخبار، ص ۳ ؛ کافی، ج ۱، ص ۵۹ ؛ تفسیر عیاشی، ج ۱، ص ۲۲

۲. سورهٔ اسراء، آیهٔ ۴۶

٣. بحارالانوار، ج ٨٩ ص ٢٢٨

﴿ الرَّحْمٰن ﴾ يعنى «باهمهٔ آفريدههايش مهربان است»

﴿ الرَّحِيم ﴾ يعنى «فقط با مومنين مهربان و رحيم است»

﴿ مُالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ مراد روز حساب و كتاب است و دليل بر آن سخن خداوند است كه مىفرمايد: ﴿ وَ قُالُوا يَا وَيْلَنَّا هَذَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ كه مراد از «يوم الدين» روز حساب مىباشد.

﴿إِيُّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ مخاطب خداوند عزوجل است، يعنى خدايا تنها تو را مي پرستيم و فقط از تو ياري مي جوئيم.

﴿ اهْدِنَا الصِّرٰ اطَالْمُسْتَقِيمَ ﴾ يعنى «طريق و معرفت امام عَلَيُّلْ ». أ

امام صادق الله مىفرمايد: منظور از ﴿ الصّراطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ أمير المؤمنين الله و شناختن آن حضرت مىباشد؛ و دليل بر اين قول خداوند است: ﴿ وَ إِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌ حَكِيمٍ ﴾ آ و همانا قرآن در لوح محفوظ كه نزد ماست بلند پايه و اساسش محكم است.

و منظور آن امير المؤمنين عليه است كه در امّ الكتاب يعنى سوره حمد آية ﴿ اهْدِنَا الصِّرُ اطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ آمده است. ٣

جعفر [ حفص ] بن غياث گويد امام صادق الله ﴿ الصراط ﴾ را چنين توصيف كرده و فرمود: هزار سال صعود و هزار سال هبوط و هزار سال صاف و هموار است. \*

سعدان بن مسلم گوید از امام صادق الله از ﴿الصراط ﴾ سؤال كردم فرمود: آن باریكتر از مو و تیزتر از شمشیر است؛ افرادی از آن مثل برق عبور

۱. بحارالانوار، ج ۸۹ ص ۲۲۹ ؛ تفسیر برهان، ج ۱، ص ۱۱۰ .

۲. سوره زخرف، آیه ۴.

٣. تــفسير بـــرهان، ج ١، ص ١١١؛ بــحارالانــوار، ج ٢٤، ص ١١ و ج ٨٩، ص ٢٢٨؛
 معانى الاخبار، ص ٣٢

۴. بحارالانوار، ج ۸۲، ص ۵۲؛ تفسير برهان، ج ۱، ص ۱۱۱

میکنند، افرادی مانند دویدن اسب، افرادی هم مانند راه رفتن اشخاص، افرادی هم چهار دست و پا از آن میگذرند و افرادی نیز آویزان از آن که قسمتی از بدن آنها در آتش قرار گرفته و میسوزد و قسمت دیگر بدنشان هم بیرون از آتش قرار گرفته و از آن صراط عبور میکنند.

حريز گويد امام صادق عليه اينطور قرائت كردند: «اهْدِنَا الصَّرٰاطَ الْمُسْتَقِيمَ صراط من انعمت عليهم غير المغضوب عليهم و الضالين» و فرمودند: مراد از ﴿المغضوب عليهم﴾ بتها هستند و مراد از ﴿الصالين﴾ يهود و نصارى مى باشند. ا

ابن أذینه از امام صادق النظیر روایت می کند که فرمود: مراد از ﴿المغضوب علیهم﴾ بتها و ﴿الضالین﴾ شک کنندگان است یعنی کسانی که امامشان را نمی شناسند. ۲

امام صادق علی میفرماید: إبلیس در دو جا ناله کرد اول هنگامی که رسول خدا عَلَیْ الله به پیامبری مبعوث شد و دیگر هنگامی که سورهٔ حمد نازل شد. "

بحارالانوار، ۲۴، ص ۲۰ و ج ۸۹ ص ۲۳۰؛ نورالثقلین، ج ۱، ص ۲۴

۲. بحار الانوار، ج ۲۴، ص ۲۰ وج ۸۹ ص ۲۳۰

٣. بحارالانوار، ج ١٨، ص ١٧٩ وج ٨٩ ص ٢٣٠

## تفسير سورة بقره



۲ – سورهٔ بقره در مدینه

نازل شده و دارای ۲۸۶ آیـه

است



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

الم (١)

ذْلِكَ الْكِتَابُ لأ رَيْبَ فِيهِ مُدى لِلْمُتَّقِينَ (٢)

بنام خدایی که بخشاینده و مهربان است.

1 ـ الف، لام، ميم

۲\_آن کتابی است که هیچ شکی در آن نیست و باعث هدایت پرهیزگاران است.

ابوبصیر از امام صادق الله روایت می کند که فرمود: مراد از ﴿الْکِتَابُ ﴾ علی الله است که هیچ شکی در آن نمی باشد و مراد از ﴿هُدی لِلْمُتَّقِینَ ﴾ شیعیان ما هستند. ا

الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَ يُقِيمُونَ الصَّلاَٰةَ وَ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ (٣) ٣- آنهائی که به غیب ایسمان می آورند و نسماز به پسا می دارند و از آن نعمت هایی که به آنها روزی کرده ایم انفاق می کنند.

فرمود: از آن چیزهائی که تعلیم دادیم متنبه شدند و از آنچه که از قرآن یاد

۱. تفسیر برهان، ج ۱، ص ۱۲۴

داديم آن را تلاوت كردند.

و فرمود: ﴿ الم ﴾ حرفی از حروف اسم اعظم الهی است که در قرآن به صورت متقطع آمده است و خداوند به وسیلهٔ آن پیامبر ﷺ و امام ﷺ را مورد خطاب قرار داده است ؛ پس زمانی که خداوند با آن اسم خوانده شود اجابت میکند. ا

هدایت در قرآن چهار صورت است اول برای بیان میباشد میفرماید: ﴿الذین یومنون بالغیب﴾ یعنی آنهایی که زنده شدن، برانگیختن، وعد و وعیدها را تصدیق میکنند.

ایمان در قرآن نیز بر چهار صورت است از آن است اقرار زبانی که خداوند آن را ایمان نامیده است و تصدیق قلبی، اداء کردن و تائید.

Carrie Silly

#### معانىايمان

اول: ایمانی که اقرار به زبان است و خداوند متعال آن را ایمان نامیده است و اهلش را چنین مورد خطاب قرار داده و میفرماید: ﴿یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَکُمْ فَانْفِرُ وا ثُبَاتٍ أَوِ انْفِرُ وا جَمِیعاً ﴾ وَ إِنَّ مِنْکُمْ لَمَنْ لَیْبَطِّنَیَّ فَإِنْ أَصَابَتْکُمْ مُصِیبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ الله عَلَیَّ إِذْ لَمْ أَکُنْ مَعَهُمْ شَهِیداً یَبُولُونَ فَإِنْ أَصَابَکُمْ فَضْلٌ مِنَ الله لَیَقُولَنَّ کَانْ لَمْ تَکُنْ بَیْنَکُمْ وَ بَیْنَهُ مَوَدَّةً یَا لَیْبَیْ کُنْ بَیْنَکُمْ وَ بَیْنَهُ مَوَدَّةً یَا لَیْبَیْ کُنْتُ مَعَهُمْ فَضْلٌ مِنَ الله لَیقُولَنَّ کَانْ لَمْ تَکُنْ بَیْنَکُمْ وَ بَیْنَهُ مَوَدَّةً یَا لَیْبَیْکُمْ وَ بَیْنَهُ مَودَد و لَیْبَیْکُمْ وَ بَیْنَهُ مَودَد و لَیبَی کُنْتُ مَعَهُمْ فَافُوزَ فَوْزاً عَظِیماً ﴾ آی کسانی که ایمان آورده اید در برابر دشمنانتان آمادگی خویش را حفظ کنید، گروه گروه و یا با هم به سوی دشمن حرکت کنید؛ در میان شما افرادی میباشند که دیگران را به اهمال

معانى الاخبار، ص ٢٣، تفسير برهان، ج ١، ص ١٢۴
 . سوره نسا، آية ٧١ و ٧٢ و ٧٣

کاری وامیدارند، پس اگر مصیبتی به شما برسد میگویند: خداوند به ما نعمت داد که جزء گرفتاران به آن مصیبت نبودیم که کشته شویم (شاهد آن مصیبت گرفتار آئیم).

امام صادق علیه می فرماید: اگر این کلمه را اهل مشرق و مغرب بگویند از ایمان خارج می شوند و لکن خداوند به خاطر اقرارشان آنها را جزء مؤمنین قرار داده است. ۱

خداوند مى فرمايد: ﴿ يُا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ ﴾ آى كسانى كه ايمان آورده ايد به خدا و رسولش ايمان بياوريد.

خداوند متعال آنها را به خاطر اقرارشان مومن خطاب کرده و سپس به آنها فرمود تصدیق کنید. ۳

دوم: ایمان یعنی اینکه تصدیق قلبی باشد.

خداوند مىفرمايد: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَ كَانُوا يَتَّقُونَ لَـهُمُ الْبُشْرى فِي الْحَيْاةِ الدُّنْيَا وَ فِي الْآخِرَةِ ﴾ ٢ يعنى تصديق كردند.

گفتند: ﴿ لَنْ نُوَّمِنَ لَکَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَـهْرَةً ﴾ ٥ يـعنى تـــو را تــصـديق مىكنيم.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا ﴾ تعنى اى كسانى كه اقرار كردهايد تصديق كنيد.

١. بحارالانوار، ج٥٥، ص٢٧٣.

۲. سورهٔ نساء، أیه ۱۳۶

٣. بحارالانوار، ج ٥٥، ص ٢٧٣

۴. سوره یونس، آیه ۶۳ و ۶۴. آنهایی که ایمان آوردهاند و از نافرمانی خداوند پرهیز میکردند.
 برای آنها در زندگانی دنیا و آخرت بشارت باد (که شاد و مسرور هستند).

٥. سورهٔ بقره، أيهٔ ٥٥. هرگز به تو ايمان نمي آوريم مگر آنكه خدا را آشكارا ببينيم.

۶. سورهٔ نساء، آیهٔ ۱۳۶.

پس ایمان همان تصدیق است و تصدیق هم شروطی دارد که بدون آن شروط تصدیق ناقص است.

و ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُولُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْوِقِ وَ الْمَغْوِبِ وَ لَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللّٰهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِو وَ الْمَلائِكَةِ وَ الْكِتَّابِ وَ النَّبِيِيِّنَ وَ آتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذَوِي الْقُرْبِیٰ وَ الْیَتَامیٰ وَ الْمَسٰاکِینَ وَ ابْنَ السَّبِیلِ وَ السَّائِلِینَ وَ فِی الرِّقَابِ وَ أَقَامَ الصَّلاَةَ وَ آتَى الزَّكَاةَ وَ الْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَ فِي الرِّقَابِ وَ أَقَامَ الصَّلاَةَ وَ آتَى الزَّكَاةَ وَ الْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَ الصَّابِوِينَ فِي الْبَأْسِ أُولُئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَ الصَّابِوِينَ فِي الْبَأْسِ أُولُئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَ الصَّابِوِينَ فِي الْبَأْسِ أُولُئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَ الصَّابِوِينَ فِي الْبَأْسِ أُولُئِكَ اللّٰذِينَ صَدَقُوا وَ الصَّابِوِينَ فِي الْبَالْسِ أُولُئِكَ اللّٰذِينَ صَدَقُوا وَ الصَّرِقِينَ فِي الْبَالْسِ أُولُئِكَ اللّٰذِينَ صَدَقُوا وَ الصَّالِوينَ فِي الْبَالْسِيلِ لَهُ اللهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

پس هر کس این شروط را داشته باشد او ایمان داشته و تصدیق کننده است.

سوم: ایمان که همان اداء واجب است. هنگامی که خداوند قبله را از بیت المقدس به سوی کعبه برگرداند اصحاب رسول خدا گفتند: ای رسول خدا آیا نمازهایی که به سوی بیت المقدس خوانده ایم باطل شد؟ پس خداوند این آیه را

١. سوره بقره، آيه ١٧٧

نازل فرمود: ﴿ وَ مَاكُانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾ \ و خداوند ايمان شما را ضايع نميكند.

که در این آیه نماز ایمان نامیده شده است.

چهارم: ایمان تاییدی، ایمانی که خداوند روح آن را در قلبهای مؤمنین قرار داده است. و دلیل آن این است که خداوند متعال میفرماید: ﴿ لا تَجِدُ قُوماً یُوْمِنُونَ بِاللّٰهِ وَ الْیَوْمِ الْآخِرِ یُوادُّونَ مَنْ حَادَّ اللّٰهَ وَ رَسُولَهُ وَ لَـوْ كَانُوا آباءَهُم أُو إِخُوانَهُم أُو عِشِيرَتَهُم أُولِيكِك كَتَبَ فِی كَانُوا آباءَهُم أُو أَبْناءَهُم أُو إِخُوانَهُم أُو عَشِيرَتَهُم أُولِيك كَتَبَ فِی كَانُوا آباءَهُم أُو أَیْدَاه مِنْه الله مَن وَ الله مُداوند و روز قُلُوبِهِم الْإِیمان وَ أَیدَهُم بِرُوحٍ مِنْه ه المهمنان خدا و رسولش دوستی کنند، رستاخیز ایمان آورده را نمی یابی که با دشمنان خدا و رسولش دوستی کنند، اگر چه آن دشمنان پدران یا فرزندان یا برادران و یا خویشاوندانشان باشند، اگر چه آن دشمنان پدران یا فرزندان یا برادران و یا خویشاوندانشان باشند، آنها کسانی هستند که خداوند ایمان را بر دلهایشان نوشته و با روحی از جان خویش آنها را مؤید و یاری نموده است.

رسول خدا عَلَیْ میفرماید: شخص زناکار در حال زنا ایمان ندارد و شخص دزد هم در حال دزدی ایمان ندارد و شخص دزد هم در حال دزدی ایمان ندارد زیرا در حال مرتکب شدن آن گناه روح ایمان از دل آنها بیرون می رود و هنگامی که شخص از گناه دست کشید روح ایمان به او بر می گردد.

از آن حضرت سؤال شد: چه چیزی از شخص گناهکار جدا می شود؟ فرمود: آن چیزی که در قلب اوست؛ سپس فرمود: هیچ قلبی نیست مگر اینکه دو گوش دارد که برای یکی ملکی ارشاد کننده است و برای گوش دیگری شیطانی غفلت کننده می باشد. آن یکی به کارهای خیر امر می کند و این دیگری

١. سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۴۳

٢. سورة مجادله، أية ٢٢

از کارهای خیر باز میدارد. ا

و از ایمان است آنچه را که خداوند متعال در قرآن میفرماید: ﴿ مَا كُانَ اللّٰهُ لِیَذَرَ الْمُؤْمِنِینَ عَلَیْ مَا أَنْتُمْ عَلَیْهِ حَتّٰی یَمِیزَ الْخَبِیثَ مِنَ الطّیّبِ ﴾ آ چنین نیست که خداوند مؤمنین را بر آن حالی که شما هستید رها کند مگر آنکه ناپاک را از پاک جداسازد.

و از مؤمنین است کسی که ایمان تصدیق کننده دارد و لکن ایمانش را به وسیلهٔ ظلم و ستم می پوشاند که خداوند در این باره می فرماید: ﴿ اللَّذِینَ آمَنُوا وَ لَمْ یَلْبِسُوا إِیمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولٰئِکَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَ هُمْ مُهُتَدُونَ \* آ مَنُوا وَ لَمْ یَلْبِسُوا إِیمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولٰئِکَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَ هُمْ مُهُتَدُونَ \* آنهایی که ایمان آوردهاند و ایمانشان را با ظلم و ستم آمیخته نکردهاند ایمنی از برای آنهاست و آنها هدایت یافتگان هستند.

پس کسی که مؤمن است و مرتکب گناهی شود که خداوند از آن گناه نهی فرموده است ایمانش را با ظلم پوشانده است پس ایمان این چنین شخصی به حالش سودی نمی بخشد مگر آن که از گناهی که مرتکب شده و باعث کم رنگ شدن ایمانش گردیده به سوی خداوند متعال توبه نماید تا ایمانش خالص برای خداوند باشد. این صورتهای مختلف ایمان در قرآن می باشد. <sup>۲</sup>

وَ اللَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَ مَا أَنْزِلَ مِنْ فَيْلِكَ وَ بِـالأَخِرَةِ هُـمْ يُوقِنُونَ (۴)

۴ ــ آنهایی که به آنچه بر تو و بر (انبیاء) ما قبل تو نازل شده ایمان می آورند و

أ. بحارالانوار، ج ۶۵، ۲۷۳

٢. سورة أل عمران، أية ١٧٩

٣. سورهٔ انعام، آيهٔ ٨٢

۴. تفسیر برهان، ج ۱، ص ۱۳۰

به روز رستاخیزیقین دارند.

﴿ وَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَ مَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ يعنى اى پيامبر آنچه كه از قرآن بر تو و از كتابهاى گذشته بر انبيا قبلى نازل شده است ايمان آوردهاند.

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوْاءٌ عَلَيْهِمْ أَ أَنَّذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ (٦) عــكسانىكەكافر شدەاند فرقى نىمىكند چە آنھا را بترسانى و چە نترسانى ايمان نخواھند آورد.

#### معانىكفر

امام صادق علي معفرمايد: كفر در قرآن بر پنج صورت آمده است:

اول: كفر انكارى است و آن بر دو وجه است:

۱ - انکار با علم و آگاهی است.

٢ - انكار بدون علم و آگاهى است. آنهايى كه بدون علم انكار مىكنند خداوند حال آنها را اين چنين بيان مىدارد كه ﴿وَ قَالُوا مَا هِى إِلا حَياتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَ نَحْيًا وَ مَا يُهْلِكُنَا إِلا الدَّهْرُ وَ مَا لَهُمْ بِذَٰلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلا يَظُنُّونَ ﴾ \.
 إلا يَظُنُّونَ ﴾ \.

و باز مىفرمايد: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوْاءٌ عَلَيْهِمْ أَ أَنْ ذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ پس آنها بدون علم و آگاهى كفر مىورزند و انكار مىكنند.

اما آنهایی که با علم و آگاهی کفر ورزیده و انکار میکنند آنها کسانی

ا. سورهٔ جاثیه، آیهٔ ۲۴. گفتند: جز زندگی دنیوی ما هیچ نیست میمبریم و زنده میشویم و ما را جز طبیعت هلاک نمیکند، آنان را به این مطلب هیچ دانشی نیست و آنها تنها حدس و گمان میزنند.

هستند که خداوند متعال دربارهٔ آنها می فرماید: ﴿ وَ کُانُوا مِنْ قَبْلُ یَسْتَفْتِحُونَ عَلَی الَّذِینَ کَفَرُوافَلَمُّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُواکَفَرُوا بِهِ ﴾ اپس آنها با علم و آگاهی کفر ورزیده و انکار میکنند. آ

امام صادق ملی این آیه دربارهٔ یهود و نصاری نازل شده است. خداوند عزوجل می فرماید: ﴿ الَّذِینَ آتَیْنَاهُمُ الْکِتَابَ ﴾ ۳ یعنی تورات و انجیل را بریهود و نصاری دادیم.

﴿ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُم ﴾ ٢ يسعني آنها رسول خدا را مانند فرزندان خود مي شناختند.

زيرا كه خداوند عزوجل در تورات و زبور و انجيل صفات محمد عَلَيْنَ و صفات اصحاب او و چگونگی مبعث و هجرتش را برای آنها بيان كرده بود. و دليل آن فرمايش الهی است كه می فرمايد: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَ الَّذِينَ مَعَهُ اللهِ وَ الَّذِينَ مَعَهُ اللهِ وَ الَّذِينَ مَعَهُ اللهِ اللهِ وَ اللهِ اللهِ وَ اللهِ وَ اللهُ وَ اللهِ وَ اللهُ وَ اللهِ وَ اللهُ وَ اللهِ وَ اللهُ وَ اللهِ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهُ وَ اللهِ وَ ا

پس هنگامی که خداوند او را مبعوث کرد و اهل کتاب او را شناختند

۱ . سوره بقره، آیه ۸۹ . آنها قبل از این به خود وعدهٔ پیروزی بر کفار را می دادند ،اما هنگامی که آنچه را شناخته بودند به نزدشان آمد بدان کفر ورزیدند که لعنت خداوند بر کافران باد.
 ۲ . بحارالانوار، ج ۶۹ ، ص ۹۲

٣. سورهٔ بقره، أَيَّهُ ١۴۶. كساني كه به أنها كتاب داديم.

به سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۴۶ . آنها رسول خدا را همچون فرزندانشان میشناختند.

۵ سورهٔ فتح، آیهٔ ۲۹. محمد تَایَبُولهٔ فرستادهٔ خداست و یاران و همراهانش بر کافران بسیار سختدل و با یکدیگر بسیار مهربان هستند آنان را در حال رکوع و سجود بسیار بنگری که فضل خدا و خشنودی او را به دعا می طلبند، بر رخسارشان از اثر سجده نشانهای نورانیت پدیدار است این وصف حال آنها در کتاب تورات و انجیل است.

همچنانکه خداوند جل جلاله می فرماید: ﴿ فَلَمّا جُاءَهُمْ مَا عَرَفُو اَکَفَرُ وا بِهِ ﴾ ا قبل از آمدن پیامبر یهودیان به عربها می گفتند: ای عربها بزودی پیامبری از مکه می آید و به مدینه هجرت می کند، او آخرین انبیا و بهترین آنهاست، در چشمش سرخی و در بین دو شانه اش مهر نبوت است، عبا می پوشد، به نان و خرما کفایت می کند، بر الاغ عریان سوار می شود، همیشه خندان است، در هنگام جنگ شمشیرش در غلاف است، ابا ندارد که با چه کسی ملاقات می کند، سلطان و گدا در مقابل او یکی است، آوازه اش همه جا را می گیرد، ساده زیست است، ای گروه عرب خداوند شماها را به وسیله او می کشد همچنانکه قوم عاد را از بین برد؛ چون خداوند او را با این صفات به پیامبری مبعوث کرد یهودیان بر او حسد ورزیده و به آن حضرت کفر ورزیدند مبعوث کرد یهودیان بر او حسد ورزیده و به آن حضرت کفر ورزیدند ممونانکه می فرماید: ﴿ وَ کُانُوا مِنْ قَبْلُ یَسْتَفْتِحُونَ عَلَی الَّذِینَ کَفَرُ وا فَلَمُّا خَاءَهُمْ مُا عَرَفُوا کَفَرُ وا بِهِ ﴾ آ

دوم: كفر برائت است، خداوند مىفرمايد: ﴿ ثُمَّ يَوْمَ الْقِيامَةِ يَكُفُّرُ بَعْضُكُمْ بِبَعْضِ ﴾ " يعنى بعضى از شماها از بعضى ديگر دورى مىگزيند.

سوم: کفر شرک است یعنی به آن چیزهایی که خداوند امر میکند و او توان به جا آوردن آن را دارد ولی آن را ترک میکند.

مىفرمايد: ﴿ وَ لِلّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَ مَنْ كَفَرَ ﴾ أيعنى حج را در حالى كه استطاعت به جا آوردن آن را داشته ترك كرده

١. سورهٔ بقره، آیهٔ ۸۹

۲. سورهٔ بقره، آیهٔ ۸۹

۳ سورهٔ عنکبوت، آیهٔ ۲۵ . سپس در روز قیامت بعضی از شماها از بعضی دیگر دوری مرکنید.

می میب . ۴. سورهٔ آل عمران، آیهٔ ۹۷. و حق خداوند بر مردم است که حج خانهٔ خدا را بجا بیاورند، آن کسانی که استطاعت و توانایی رفتن به حج را دارند.

است پس کافر شده است.

چهارم: کفران نعمت است؛ خداوند میفرماید: ﴿ لِیَبْلُونِی أَ أَشْکُرُ أَمْ أَکْفُرُ وَ مَنْ شَکَرَ فَإِنَّمَا يَشْکُرُ لِنَفْسِهِ وَ مَنْ کَفَرَ ﴾ ایعنی کسی که از نعمتهای الهی شکر و سپاسگزاری نکند به تحقیق کافر شده است. این صورتهای کفر در کتاب خداوند آمده است. ا

وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ وَ بِالْيَوْمِ الآَّخِرِ وَ مَا هُمْ بِمُؤْمِنِهِنَ (٨) يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذَبِنَ آمَنُوا وَ مَا يَخْذَعُونَ إِلاَّ أَنَّهُسَهُمْ وَ مَا يَشْعُرُونَ (٩) في قُـلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَـزَادَهُـمُ اللَّهُ مَرَضاً وَ لَـهُمْ عَـذَابٌ أَلَهِـمٌ بِـمَا كَـانُوا يَكُذِبُونَ (١٠)

وَ إِذَا قَبِلَ لَهُمْ لاَ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ (١١) أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنْ لاَ يَشْعُرُونَ (١٢)

وَ إِذَا قَبِلَ لَهُمْ آمِنُواكُمٰا آمَنَ النَّاسُ فَالُوا أَنُؤْمِنُ كَمَٰا آمَنَ السُّفَهَاءُ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلٰكِنْ لاَ يَعْلَمُونَ (١٣)

وَ إِذَا لَقُواالَّذَبِنَ آمَنُوا قَالُوا آمَنُا وَ إِذَا خَلَوْا إِلَىٰ شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزَوُنَ (١٤)

اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَ يَمُدُّهُمْ في طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ (١٥)

۸-گروهی از مردم کسانی هستند که میگویند به خداوند و روز رستاخیز
 ایمان آورده ایم در حالی که ایمان نیاورده اند.

۹ \_ آنها می خواهند خداوند و ایمان آورندگان (واقعی) را فریب بدهند، اما

۱. سورهٔ نمل، آیهٔ ۴۰. مرا امتحان میکند که آیا شکرگذاری میکنم یا کفران و ناسپاسی، پس هرکس که شکرگذاری میکند تنها برای خودش است و هرکس که کفران بورزد...
 ۲. تفسیر برهان، ج ۱، ص ۱۳۲

جز خودشان کس دیگری را فریب نمی دهند در حالی که نمی فهمند.

۱۰ در دلهایشان مرض است و خداوند بر مرض آنها افزوده است، برای آنها عذابی دردناک است به خاطر دروغهایی که میگفتند.

۱۱ ـ هنگامی که به آنها گفته شود در روی زمین فساد نکنید، میگویند:
 همانا ما اصلاحگر هستیم.

١٢ ـ آگاه باشيد كه أنها فسادگر هستند ولكن نميفهمند.

۱۳ ـ و هنگامی که به آنها گفته شود همانند مردم ایمان بیاورید، میگویند: آیا ایمان بیاوریم همچنانکه سفها، و نادانان ایمان آوردهاند ؛ آگاه باشید که خود آنها سفیه و ابله هستند و لکن نمی دانند.

۱۴ ـ و هنگامی که با ایمان آورندگان روبر و شوند گویند ایمان آوردهایم و هنگامی که با شیطانهای خودشان خلوت میکنند گویند ما با شیما هستیم فقط آنها (ایمان آورندگان واقعی) را مسخره میکنیم.

۱۵ ـ خداوند آنها را به تسمسخر میگیرد و آنسها را در سسرکشیشان نگه میدارد تا سرگردان و حیران شوند.

﴿ وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللّهِ وَ بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَ مَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ این آیه درباره منافقین نازل شده است ؛ آنها چون رسول خدا را می دیدند می گفتند اسلام آورده ایم و چون کفار را می دیدند می گفتند ﴿ إِنَا معکم ﴾ ما با شماها هستیم و هنگامی که با مؤمنین روبرو می شدند می گفتند: ما جز مؤمنین هستیم ؛ اما به کفار می گفتند: ﴿ إِنَّا مَعَکُم ﴿ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِ وَنَ ﴾ ما با شماها هستیم و آنها را مسخره می کنیم پس خداوند روش و منش آنها را رد کرده و می فرماید: ﴿ اللّهُ یَسْتَهْزِی بِهِمْ وَ یَمُدُهُمْ فِی طُغْیانِهِمْ یَعْمَهُونَ ﴾ کرده و می فرماید: ﴿ اللّه یَسْتَهْزِی بِهِمْ وَ یَمُدُهُمْ فِی طُغْیانِهِمْ یَعْمَهُونَ ﴾ یعنی مورد تمسخر واقع شدن از جانب خداوند همان عذاب است

# ﴿ وَ يَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ يعني به سوى آن خوانده ميشوند.

أُولٰئِكَ اللَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّلالَةَ بِالْهُدىٰ فَـمَا رَبِـحَتْ تِـجَارَتُهُمْ وَ مُـاكُـانُوا مُهْتَدينَ (١٦)

مَثْلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَاراً فَلَمَٰا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِـنُورِهِمْ وَ تَرَكَهُمْ في ظُلُمَاتٍ لأ يُبْصِرُونَ (١٧)

۱۶ ــآنها کسانی هستند که گمراهی را با هدایت خریدهاند و این تجارت آنها سودی برایشان ندارد و جزء هدایت یافتگان نیستند.

۱۷ ــ مثل آنها مانند کسی است که آتشی را برافروخته باشد چون اطرافش را نورانی کرد خداوند نور آن آتش را خاموش میکند و آنها را در تاریکی که چشم نمی بیند رها می سازد.

﴿ أُولَئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّلاَلَةَ بِالْهُدَىٰ ﴾ ضلالت در اين آيه حيرت و سرگردانى و سرگردانى و سرگردانى و مدايت همان بيان و راهنمايى است، و آنها حيرت و سرگردانى و ضلالت را بر هدايت و راهنمايى ترجيح داده و آن را اختيار كردند پس خداوند درباره آنها مثلى زده و مىفرمايد: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَاراً فَلَمُّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَ تَرَكَهُمْ فِي ظُلُماتٍ لا يُبْصِرُونَ ﴾ .

صُمٌّ بُكُمْ عُمْتِي فَهُمْ لأيرْجِعُونَ (١٨)

۱۸ ـ آنها کر و لال و کور هستند (و به سوی هدایت) باز نمیگردند.

«صم» یعنی کسی که نمی شنود.

«بکم» یعنی کسی که از مادر کور و نابینا به دنیا می آید.

«عمى» يعنى كسى كه اول بينا بوده ولى بعد نابينا گرديده است.

أَوْكَصَيَّتٍ مِنَ السَّمَاءِ فِهِ طَلَّمَاتُ وَ رَعْدٌ وَ بَـرْقٌ يَـجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فَيِ آذانِهِمْ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَ اللَّهُ مُحبِطَّ بِالْكَافِرِينَ (١٩) يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْضَارَهُمْ كُلِّمَا أَضَاءَ لَهُمْ مَشَوْا فِيهِ وَ إِذَا أَظَلَمَ عَلَيْهِمْ فَامُوا وَ لَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَ أَبْصَارِهِمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ (٢٠)

يًا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُـمُ الَّـذِي خَـلَقَكُمْ وَ الَّـذِينَ مِـنْ قَـبْلِكُمْ لَـعَلَّكُمْ تَتَقُونَ (٢١)

الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشاً وَ السَّمَاءَ بِنَاءً وَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ النَّمَرَاتِ رِزْقاً لَكُمْ فَلاْ تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنَّذَاداً وَ أَنْتُمْ تَعْلَمُونَ (٢٢) وَ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَ ادْعُوا شَهَذَاءَ كُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٢٣)

19 \_ یا هم چون بارانی سخت در شب تاریک همراه با رعد و برق از آسمان فرود آید، تا مبادا که از بانگ صاعقه بمیرند، انگشتان خویش در گوشها کنند. و خدا بر کافران احاطه دارد.

۲۰ ـ نزدیک باشد که برق دیدگانشان را نابینا سازد، هرگاه که بر دَمد چند گامی برمیدارند، و چون خاموش شود، از رفتن باز ایستند. اگر خدا میخواست، گوشهایشان را کرو چشمانشان را کور میساخت، که او بر هر کاری تواناست.

۲۱ ــ ای مردم، پروردگارتان راکه شما و پیشینیانتان را آفریده بپرستید. باشد که پرهیزگار شوید.

۲۲ \_ آن خداوندی که زمین را چون بستری گستراند، و آسمان را چون بنایی

افراشت، و از آسمان آبی فرستاد، و بدان آب برای روزی شما از زمین هر گونه ثمرهای رویانید، و خود میدانید که نباید برای خدا همتایانی قرار دهید.

۲۳ ــو اگر در آنچه بر بندهٔ خویش نازل کردهایم در تردید هستید، سورهای همانند آن بیاورید و جز خداوند همهٔ گواهان خودتان را فرا خوانسید اگسر راست میگونید.

﴿ أُوْ كَصَيِّبٍ مِنَ السَّمَاءِ ﴾ يعنى مانند بارانى كه از آسمان مى آيد و اين مثلى از براى كفار است.

﴿ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ ﴾ يعنى نابينا مىشود.

﴿ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنًا ﴾ يعنى در شك باشيد.

﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَ ادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ ﴾ يعنى آنهايى راكه عبادت مىكنيد و از آنها اطاعت مىنمائيد همة آنها را به غير از خداوند فرا خوانيد اكر راست مىگوئيد.

وَ بَشَٰرِ الَّذَبِنَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَاتٍ تَـجْرِي مِـنْ تَـحْتِهَا الْأَنَّهٰارُ كُلَّمٰا رُزِقُوا مِنْهَا مِنْ ثَمَرَةٍ رِزْقاً قَالُوا هٰذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبْلُ وَ أَتُوا بِهِ مُتَشَابِهاً وَلَهُمْ فَبِهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةً وَ هُمْ فَبِهَا خَالِدُونَ (٢٥)

۲۵-به کسانی که ایمان آورده اند و کارهای شایسته انجام داده اند بشارت ده که برای آنها بهشتهایی است که نهرها از زیر درختانش جاریست. هر وقت که از میوه های آن درختان به آنها داده شود می گویند: این همان است که قبل از این به ما روزی داده شده بود و مانند آن به آنها داده می شود. برای آنها در بهشت همسرانی پاک و مطهر است و آنان در آنجا جاودان و ابدی

هستناد.

﴿ كُلَّمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِنْ ثَمَرَةٍ رِزْقاً قَالُوا هٰذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبْلُ وَ أَتُوا بِهِ مُتَشَابِها ﴾ يعنى يك ميوه بارنگهاى گوناگون آورده مىشود. أُتُوا بِهِ مُتَشَابِها ﴾ يعنى يك ميوه بارنگهاى گوناگون آورده مىشود. ﴿ وَ لَهُمْ فِيهَا أَزْواجٌ مُطَهَّرَةٌ ﴾ يعنى زنانى پاك كه نه حيض مى بينندو نه حدث.

إِنَّ اللَّهَ لَا يَشْتَحْيِي أَنْ يَضْرِبَ مَثَلاً مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّـذَبِنَ آمَـنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَئِهِمْ وَ أَمَّا اللَّذِبِنَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَا ذَا أَزَادَ اللَّهُ بِهِذَا مَثَلاً يُضِلُّ بِهِ كَثَيْراً وَ يَهْدِي بِهِ كَثِيراً وَ مَا يُضِلُّ بِهِ إِلاَّ الْفَاسِقَينَ (٢٦) الَّذَبِنَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْلِ مِيثَاقِهِ وَ يَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولِئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ (٢٧)

79 خداوند از اینکه مثال به پشهای یا کمتر از آن بزند شرم نمیکند، پس آنهایی که ایمان آورده اند می دانند که آن از سوی پروردگارشان حق است و اما آنهایی که کافرند می گویند: خداوند برای چه این مثل را زده است؟ بلی! خداوند بااین مثل بسیاری را (به خاطر نپذیرفتنشان) گمراه و بسیاری را (به خاطر نپذیرفتنشان) گمراه و بسیاری را (به خاطر نه خاطر پذیرفتنشان) هدایت می کند و افرادی جز فاسقان از آن مثال گمراه نمی شوند.

۲۷ ــ آنهایی که عهد و پیمان خدا را بعد از محکم کردن میشکنند و پیوندهایی را که خداوند امر بدان نموده بود را قطع کرده و در روی زمین فساد میکنند، آنها زیان دیدگان هستند.

﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَسْتَحْيِي أَنْ يَضْرِبَ مَثَلاً مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ وَ أَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَا ذَا أَرْادَ

## الله بهذا مَثَلاً يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً وَ يَهْدِي بِهِ كَثِيراً ﴾

امام صادق على مىفرمايد: اين فرمايش خداوند عزوجل رد كسانى است كه گمان مىكنند خداوند تبارك و تعالى بنده هايش را گمراه كرده و سپس آنها را به خاطر گمراهيشان عذاب مىكند؛ پس خداوند عز و جل فرمود: ﴿إِنَّ الله لا يَسْتَحْيِي أَنْ يَضْرِبَ مَثَلاً ما بَعُوضَةً فَما فَوْقَها ﴾. ا

امام صادق على على الله در روايتى ديگر مى فرمايد: خداوند اين مثل را براى امير المومنين على على الله زده است پس مراد از ﴿بعوضة ﴾ امير المؤمنين الله و ﴿ما فوقها ﴾ رسول خداست. و دليل بر آن فرمايش الهى است كه مى فرمايد: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ يعنى امير المؤمنين كه رسول خدا مَنَا الله الله الله الله المؤمنين كه رسول خدا مَنَا الله الله الله الله الله عهد و پيمان گرفت.

﴿ وَ أَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَا ذَا أَرْ ادَ اللّٰهُ بِهٰذَا مَثَلاً يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً وَ يَهْدِي بِهِ كَثِيراً ﴾ پس خداوند آنها رد كرده و فرمود: ﴿ وَ مَا يُضِلُّ بِـهِ إِلاَّ الْفَاسِقِينَ ﴾

الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيتُاقِهِ ﴾ بعد از میثاق علی الله مِنْ بَعْدِ مِیتُاقِهِ ﴾ بعد از میثاق علی الله اسر ﴿ وَ يَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ الله بِهِ أَنْ يُوصَلَ ﴾ یعنی آنچه را که خداوند امر نموده بود ـ که به امیر المؤمنین المنظ و ائمه المنظ بیوندند ـ را قطع می کنند و در روی زمین فسیاد می کنند که آنها از زیان دیدگان هستند. آ

كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنْتُمْ أَمْوَاتاً فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُميِئُكُمْ ثُمَّ يُحْيِبِكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٢٨)

بحار الانوار، ج ۵، ص ۷

٢. بحارالانوار، ج ٢٤، ص٣٩٣؛ تفسير برهان، ج ١، ص ١٥٨

۲۸ ـ چگونه بر خداوند کافر می شوید که مرده ای بیش نبودید و او شما را زنده کرد سپس شما را می میراند و بار دیگر زنده تان می کند و سپس به سوی او بر گردانده می شوید.

﴿ كَيْفَ تَكُفُرُونَ بِاللّهِ وَ كُنْتُمْ أَمُوٰ اتاً فَأَحْيَاكُمْ ﴾ يعنى نطفهاى مرده بوديد و سپس عُلْقه كرديديد و خداوند بر شما روح دميد و زنده تان كردانيد.

﴿ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ﴾ بعد شما را مىميراند.

﴿ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ﴾ در قيامت شما را زنده ميكند.

#### معانىحيات

حیات در قرآن در صورتهای زیادی آمده است:

۱ - یکی از صورتهای حیات ابتداء خلقت است آنجا که خداوند می فرماید: ﴿ فَإِذْا سَوَّ يُتُهُ وَ نَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي ﴾ آن روح مخلوقی است که خداوند آن را آفریده و در وجود آدمی به جریان انداخته است. ﴿ فَقَعُوا لَـهُ ساجدین ﴾. ۲

۲ - وجه دوم از حیات که همان رویاندن گیاهان روی زمین است که خداوند در این باره میفرماید: ﴿ یُحْیِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ ۲ زمین صرده زمینی است که هیچ نباتی در آن نباشد پس به وسیله نبات زنده میشود.

٣ - وجه ديگر از حيات داخل شدن در بهشت است و خداوند در اين باره
 مىفرمايد: ﴿اسْتَجِيبُوا لِللهِ وَ لِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْييكُمْ ﴾ ٢

١. سورهٔ حجر، أيه ٢٩. چون امر او را تمام كردم و از روح خويش بر او دميدم

۲. سوره حجر، آیه ۲۹. همگی برای او سجده کنید.

٣. سوره روم، آيه ١٩. زمين را بعد از مردن زنده ميكند.

سورهٔ انفال، آیهٔ ۲۴ . خدا و رسولش را اجابت کنید زمانی که شما را میخوانند بدانچه زنده تان میسازد.

و دائمي بودن در بهشت و دليل بر آن قول خداوند است كه مي فرمايد: ﴿ وَ إِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوٰ ان ﴾ (

هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمْبِعاً ثُمَّ اسْتَوىٰ إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهَنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَ هُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلَيْمٌ (٢٩)

وَ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلَيْفَةٌ قَالُوا أَ تَجْعَلُ فَبِهَا مَنْ يُفْسِدُ فَهِهَا وَ يَسْفِكُ الدَّمَاءَ وَ نَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَ نُقَدَّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٣٠)

وَ عَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلاٰئِكَةِ فَقَالَ أَنْسِنُوني بِـأَسْمَاءِ هٰؤُلاْءِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقينَ (٣١)

فَالُوا سُبْحَانَكَ لَأَعِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنَّتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (٣٢) قَالَ يَا آدَمُ أَنَّبِنْهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ أَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَ مَا كُنْتُمْ تَكْنُمُونَ (٣٣) وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِيْلِيسَ أَبَىٰ وَ اسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ (٣٤)

۲۹\_او خدایی است که آنچه در زمین است را برای شـما آفـریده است و آنگاه به امر آسمان پرداخت و آن را به صورت هفت آسمان منظم نمود و او به هر چیزی دانا است.

۳۰ و هنگامی که پروردگارت به ملائکه گفت: میخواهم در روی زمین خلیفهای قرار دهم، گفتند: آیا در روی زمین کسی را میخواهی قرار بدهی که به فساد بپردازد و خونریزی کند؟ و ما به تسبیح و حمدت میپردازیم و

۱. سوره عنکبوت، آیه ۶۴. و همانا زندگی حقیقی در آخرت است.

تو را تقدیس میکنیم. پروردگار فرمود: من چیزی را میدانیم که شیماها نمیدانید.

۳۱ و خداوند همهٔ اسماء را به آدم آموخت سپس آنها را بر ملائکه عرضه داشت و فرمود: اگر از راستگویان هستیداین اسماء را به من بگوئید.

۳۲ ملائکه گفتند: پاک و منزه هستی هیچ علمی برای ما نیست مگر آنچه را که تو به ما آموخته ای که تو دانا و حکیم هستی.

۳۳ خداوند فرمود: ای آدم آنها را از این اسماء آگاه گردان، هنگامی که آنها را آگاه گردان، هنگامی که آنها را آگاه گردانید، فرمود: آیا به شماها نگفتم که من غیب آسمانها و زمین را میدانم، و میدانم آنچه را که در پنهانی انجام میدادید.

۳۴ و هنگامی که به ملائکه گفتیم بر آدم سجده کنید، همگی آنها سجده کردند جز ابلیس که خودداری ورزید و تکبر نمود و از کافران شد.

#### ابلیس کیست؟

﴿ وَ إِذْ قُلْنَا لِلْمَلاٰئِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْلِيسَ أَبِيٰ وَ اسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾

جمیل گوید از امام صادق اللی الله سؤال شد آیا آنچه که خداوند مردم را به سوی آن دعوت کرد گمراهان را نیز در بر میگیرد؟

فرمود: بله کافران در آن داخل می شوند زیرا خداوند تبارک و تعالی ملائکه را به سجده کردن بر آدم امر فرمود، پس دستور الهی شامل ملائکه و ابلیس شد زیرا ابلیس در آسمان در بین ملائکه رفته و خداوند را عبادت می کرد و جز آنها گردیده بود و ملائکه گمان می کردند که ابلیس نیز از ملائکه است در حالی که او جز ملائکه نبود پس هنگامی که خداوند ملائکه را بر

سجده برآدم للي امركرد ابليس حسد ورزيد، در اين وقت ملائكه دانستند كه او از گروه آنها نيست.

از امام علی الله سؤال شد: چگونه امر الهی شامل ابلیس هم شد در حالی که خداوند ملائکه را امر بر سجده به آدم کرده بود؟

فرمود: ابلیس چون ملائکه را دوست داشت با آنها بود نه اینکه از جنس ملائکه بود.

خداوند قبل از خلقت آدم گروهی را در روی زمین آفریده بود که ابلیس حاکم آنها بود ؛ آنها از حد خود تجاوز نموده، فساد کرده و به خونریزی پرداختند، خداوند ملائکه را مبعوث کردتا آنها را به هلاکت رسانند و ابلیس را نیز اسیر کرده با خود به آسمانها بردند و او نیز به همراه ملائکه خداوند را عبادت می کرد تا اینکه خداوند تبارک و تعالی آدم این از افرید. ا

#### ابتداء خلقت آدم

امام محمد باقر علیه در روایتی از حضرت علی علیه نقل میکند که آن حضرت فرمود: خداوند متعال اراده کرد که به دست خود خلقی در روی زمین بیافریند و این بعد از آفرینش جن و نسناس بود که هفت هزار سال از آن گذشته بود که در روی زمین بودند. اراده کرد که حضرت آدم علیه را خلق کند، پس درهای آسمان را گشود و به ملائکه فرمود: به مخلوقات من در روی زمین از جن و نسناس نگاه کنید.

هنگامی که ملائکه آنها را دیدند که ناحق به ارتکاب معاصی، خونریزی و فساد در روی زمین مشغول هستند اعمالشان بر ملائکه بزرگ آمد، خشمناک

١. بحار الاتوار، ج ٥٠، ص ٢٣٤؛ تفسير برهان، ج ١، ص ١٧٠

شده و بر اهل زمین تأسف خوردند و نتوانستند جلوی خشم خودشان را بگیرند، عرضه داشتند: پروردگارا همانا تو عزیز، قادر، جبار، قاهر و عظیمالشأن هستی و این آفریدههای تو که ضعیف و ذلیل هستند و در دست قدرت تو میچرخند و با نعمتهای تو زندگی میکنند و به سلامتی که به آنها عنایت کردهاید بهره میبرند و تو را با این گناهان بزرگ نافرمانی میکنند و تو بر آنها غضبناک نمیشوی و به خاطر گفتار و اعمالشان از آنها انتقام نمیگیری و این امر تو بر ما بزرگ است و این را در حق تو عظیم میشماریم. خداوند تبارک و تعالی پس از شنیدن سخنان ملائکه، فرمود: ﴿إِنِّي جُاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِیفَه ﴾ همانا در روی زمین خلیفه ای قرار میدهم که حجت من بر آفریده هایم باشند.

ملائکه گفتند: ﴿ أَ تَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا ﴾ ستايش ميكنيم تو را، آيا در روى زمين افرادى را قرار مي دهي كه فساد كنند همچنان كه فرزندان جنها فساد كردند و خونها بريزند همچنان كه آنها ريختند و به يكديگر حسد بورزند و با هم دشمني كنند؟ پس اين خليفه را از ميان ما قرار بده كه به يكديگر حسادت نميكنيم، دشمني نميورزيم، دست به خونريزي نميزنيم و تو را تسبيح و حمد و ستايش ميكنيم.

خداوند عزوجل فرمود: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ ما لأ تَعْلَمُونَ ﴾ من چيزى را مىدانم كه شماها نمىدانيد، مىخواهم در روى زمين افرادى را به دست قدرتمند خود خلق كنم و از نسلش پيامبران، بندگان نيكو و امامان هدايت شده قرار دهم و ايشان را جانشينهاى خود معرفى نمايم تا خلق را از معصيت من نهى كنند و از عذاب دردناك من بترسانند و به سوى طاعات و عبادات و رضاى من رهنمونشان سازند و به وسيلهٔ آنها در مسير من قرار گيرند و من آنها را حجت بر آفریده هایم قرار داده ام. نسناس را از روی زمین پراکنده نمایم و زمین را از وجود آنها پاک گردانم، جنهای معصیتکار را از اطراف مخلوقات و برگزیدههای خود دور گردانم و آنها را در هوا و اطراف زمین ساکن کنم که نسل تازه آفریده شدهٔ من جنها را نبینند و با آنها همنشین و همصحبت نباشند. پس هرکس از نسل تازه خلق شدهٔ من، مرا نافرمانی کند ایشان را در محل نافرمایان ساکن گردانم و وارد جهنمشان کنم و از این امر پروا نمیکنم. ملائکه گفتند: ای پروردگارا، انجام بده، آنچه را که میخواهی و ﴿لا عِلْمَ ملائکه گفتند: ای پروردگارا، انجام بده، آنچه را که میخواهی و ﴿لا عِلْمَ لَنَا إِلا ما عَلَمْتَنَا إِنَّکَ أَنْتَ الْعَلِیمُ الْحَکِیمُ ﴾ ما نمیدانیم مگر آنچه را که تو مایادداده ای و تو دانا و حکیم هستی.

پس خداوند آنها را پانصد سال از عرش خود دور کرد، اما آنها به عرش الهی پناه بردند، چون خداوند ذلت و فروتنی آنها را مشاهده کرد رحمتش را بر آنها نازل کرد و بیت المعمور را برای آنها درست کرد و به آنها فرمود: آن را طواف کنید عرش را رها کنید که خشنودی من در آن است. ملائکه به طواف آن پرداختند. بیت المعمور خانه ای است که در روز هفتاد هزار ملائکه بر آن وارد شده و طواف می کنند و دیگر به آنجا بر نمی گردند؛ خداوند بیت المعمور را محل توبه برای اهل زمین قرار داده را محل توبه برای اهل زمین قرار داده است. خداوند تبارک و تعالی می فرماید: ﴿إِنِّي خَالِقٌ بَشَراً مِنْ صَلْصالٍ مِنْ حَماٍ مَسْنُونٍ \* فَإِذَا سَوَ يُتُهُ وَ نَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ ساجِدِينَ \* الله و این لطف الهی در حق آدم بود قبل از اینکه او را خلق کند و حجت او را بر و این لطف الهی در حق آدم بود قبل از اینکه او را خلق کند و حجت او را بر آنها تمام نماید. پس پروردگارمان مشتی از آب شیرین فرات برداشت و آن را

۱ سوره حجر، آیه ۲۹ و ۲۸. همانا من آفرینندهٔ بشری از گِل بدبوی هستم ؛ پس هنگامی که آن را آفریدم و از روح خود بر او دمیدم برای او به سجده بیافتید.

با خاک مخلوط کرد و به آن فرمود: از تو انبیا و مرسلین و بندگان صالح و امامان هدایت یافتهٔ خود و خوانده شدگان به سوی بهشت و پیروان آنها را تا روز قیامت، می آفرینم؛ از آن عملی که انجام دادهام هیچ ابائی ندارم و هیچ کس هم از آن سؤالی نمی کند و از آنها سؤال می شود.

سیس یک مشتی دیگر از آب شور گرفت و آن را با خاک مخلوط کرد و فرمود: از تو ستمكاران، فرعونها، عاصيان، برادران شياطين و دعوت کنندگان به سوی آتش جهنم تا روز قیامت را می آفرینم و از این عمل خود هيچ ابائي ندارم و هيچ كس هم از اين عمل من سؤالي نميكند و بلكه از آنها سؤال مىشود. و در آن بداء را شرط كرد كه هر وقت كه خواست آن حالات آنها را تغییر دهد و در اصحاب یمین بداء را شرط نکرد ؛ سیس آن دو را با هم مخلوط کرد و در مقابل عرش گذاشت که مر دوی آنها مقداری گِل بودند و سیس خداوند به چهار ملک شمال و جنوب و صبا و دبور امر فرمود که بر روى اين ياره گلها جولان دهند؛ آن چهار ملک مامور بادهای چهار جهت آن گلها را زیر و رو کردند و آنها را درست به عمل آوردند و طبایع چهارگانه را که سودا، خون، صفرا و بلغم بود را در آن جاری کردند، پس سودا از ناحیه شمال و خون از ناحیه جنوب و صفرا از ناحیه دبور و بلغم از ناحیه صبا است، آنگاه بدن آدم مستقل و کامل شد، پس از جانب سودا او را محبت زنان، آرزوی طولانی و حرص ورزیدن لازم شد؛ و از جانب بلغم او را دوست داشتن غذا، نوشیدنی، نیکی کردن و بردباری و مدارا کردن لازم شد ؛ و از جانب صفرا او را حب و بغض، سفاهت، شیطنت کردن، زور گفتن، تمرد ورزيدن و عجله كردن لازم شد، و از جانب خون نيز دوست داشتن فساد، لذات، مرتکب شدن کارهای حرام و شهوترانی بر او لازم شد.

أبو جعفر علي كويد اين را در كتاب أمير المؤمنين علي ديدهام. ا

پس خداوند از آدم نخست مجسمه اش را ساخت ، و چهل سال به همان حال باقی گذاشت ، چون ابلیس لعین از او می گذشت به آن مجسمه می گفت : خداوند تو را برای امری درست کرده است ؛ پس عالم آل محمد به ای فرمود : الر خدا مرا به سجده بر این موجود امر کند ، امرش را نافرمانی کرده و او را اطاعت نمی کنم ؛ آنگاه فرمود: سپس خداوند در آن مجسمه دمید چون روح به دماغش رسید عطسه کرد و گفت: «الحمد لله ؛ حمد و سپاس برای خداوند است» و خداوند تبارک و تعالی در جواب او فرمود: «پرحمک الله؛ رحمت خداوند پر توباد». ۲

امام صادق عليَّا في فرمود: پس رحمت الهي بر او سبقت گرفت. "

## سجدة ملائكه برآدم علي مركزت يكيير مساك

خداوند تبارک و تعالی به ملائکه فرمود: به آدم سجده کنید، همهٔ ملائکه سجده کردند جز ابلیس، زیرا حسدی را که در دل داشت آشکار ساخت و از سجده کردن خودداری نمود، خداوند عز و جل به او فرمود: ﴿ مَا مَنَعَکَ إِلاَّ سَجْدَ إِذْ أَمَرْ تُکَ قُالَ أَنَا خَیْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِی مِنْ نَارٍ وَ خَلَقْتَهُ مِنْ طِینٍ ﴾ تسجده کردن آدم امر کردم از امرم چه چیز باعث شد که وقتی تو را به سجده کردن آدم امر کردم از امرم خودداری نمودی؟ ابلیس گفت: من بهتر از او هستم چرا که مرا از آتش و او را از خاک آفریدهای.

بحارالانوار، ج ۱۱، ص ۱۰۴؛ علل الشرائع، ص ۱۰۵؛ قصص الانبياء جزائری، ص ۲۵
 بحارالانوار، ج ۱۱، ۱۴۱

٣. كنز الدقائق، ج ١، ص ٢٢٢؛ بحار الانوار، ج ١١، ص ١٠٤ و ج ١١، ص ١٤١

۴. سوره اعراف، آیه ۱۲. وقتی تو را امر به سجده بر آدم نمودم چه چیز مانع سجده تو شد؟
 گفت: من بهتر از او هستم، مرا از آتش و او را از گیل آفریدهای.

امام صادق علیه فرمود: اول کسی که قیاس کرد ابلیس بود. ا تکبر ورزید و تکبر ورزید و تکبر ورزید و تکبر ورزید و تکبر ورزیدن اول معصیتی است که به وسیله آن خداوند مورد نافرمانی قرار گرفت.

ابلیس گفت: پروردگارا! مرا از سجده کردن بر آدم معاف دار که تو را آن گونه عبادت میکنم که هیچ ملک مقربی و هیچ نبی مرسلی تو را آن چنین عبادت نکرده باشد.

خداوند متعال فرمود: مرا هیچ احتیاجی به عبادت تو نیست، میخواهم آن طور که من میخواهم مرا عبادت کنی نه آن طور که خودت میخواهی.

ابلیس از سجده کردن خودداری نمود ؛ خداوند متعال فرمود: ﴿فَاخْرُجْ مِنْهُا فَإِنَّکَ رَجِيمٌ وَ إِنَّ عَلَیْکَ لَعْنَتِي إِلَیٰ یَوْمِ الدِّینِ ﴾ آ از بهشت بیرون برو که تو رانده شده هستی و لعنت من تا روز قیامت بر توباد.

ابلیس گفت: پروردگارا چگونه مرا از بهشت محروم می گردانی در حالی که تو عادل هستی و ظلم و ستم نمی کنی پس آیا این همه که تو را عبادت کرده ام باطل شده و از بین رفت؟

خداوند فرمود: نه! لكن از امور دنيا هر چه كه مىخواهى از من درخواست نما تا به خاطر ثواب اعمالت به تو اعطاء كنم.

ابلیس اول چیزی که از خداوند درخواست نمود زنده ماندن تا روز قیامت بود.

خداوند فرمود: آن چه را که در خواست نمودی به تو اعطا میکنم. ابلیس گفت: مرا بر فرزندان آدم مسلط گردان.

١. بحارالانوار، ج ١١، ص ١٤١

۲. سوره حجر، آیه ۳۵ و ۳۴. از بهشت بیرون رو بدرستی که تو رانده شده هستی و همانا لعنت من تا روز قیامت بر تو باد.

خداوند فرمود: تو را بر آنها مسلط گردانیدم.

ابلیس گفت: مرا مانند خون که در رگهای آنها جاری است در زندگی آنها جاری گردان تا همیشه و در همه حال با آنها باشم.

خداوند فرمود: اين چنين كردم كه گفتي.

ابلیس گفت: برای آنها هیچ فرزندی به دنیا نمی آید مگر آن که دومی بچهٔ من باشد که به همراه آن بچه است. خداوندا می خواهم آنها را ببینم ولی آنها مرا نبینند و به هر صورتی که خواستم برای آنها در بیایم.

خداوند فرمود: آنچه را که خواستی به تو عطا میکنم.

گفت: پروردگارا بیشترش کن.

فرمود: سینههای آنها را محل سکونت تو قرار میدهم.

گفت: پروردگارا مرا كفايت مىكند. در اين هنگام ابليس گفت: ﴿فَبِعِزَّ تِكَ لَأُغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ إِلاَّ عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ ابه عزت تو سوگند همهٔ آنها را اغواء خواهم كرد جز بندگان مخلص شما را.

﴿ ثُمَّ لَآتِيَنَّهُمْ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَ مِنْ خَلْفِهِمْ وَ عَنْ أَيْسَانِهِمْ وَ عَنْ أَيْسَانِهِمْ وَ عَنْ شَمَائِلِهِمْ وَ لَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ﴾ آسپس از روبه رو و پشت سر و از سمت و از سمت چپ به سراغ آنها مى آيم و اکثر آنها را جزء شكرگذاران تو نمى يابم. "

زراره از امام صادق المنافع المنافع المنافع می کند که آن حضرت فرمود: هنگامی که خداوند آن قدرت را به ابلیس عطا کرد آدم گفت: پروردگارا ابلیس را بر فرزندان من مسلط گردانیده ای و او را در خون آنها جاری نموده ای و آنچه را

۱. سوره ص، آیه ۸۳ و ۸۲.

٢. سوره اعراف، آيه ١٧.

٣. بحارالانوار، ج١١، ص١٤١؛ تفسير برهان، ج١١، ١٧٠

که خواسته بود بر او عطا کردهای پس به من و فرزندانم چه میدهی؟

خداوند فرمود: اگر تو و فرزندانت مرتکب گناهی بشوید برای شما عقاب یک گناه نوشته می شود و اگر کار حسنه ای را انجام بدهید ثواب ده حسنه داده می شود.

آدم گفت: پروردگارا بیشترش کن.

فرمود: در توبه و پشیمانی از گناه، تا هنگام رسیدن نفس آنها به حلقوم و جان دادنشان برای آنها باز است.

گفت: پروردگارا بیشترش کن.

فرمود: آنها را مي آمرزم و هيچ ابائي از كسي ندارم.

گفت: پروردگارا مرا كفايت مىكند.

زراره گوید: به امام علیه عرض کردم: فدایت گردم چرا ابلیس مستحق آن همه عنایات و عطا خداوندی شد؟

فرمود: با عملي كه به وسيله آن عمل هميشه خداوند را شكر ميكرد.

عرض كردم: فدايت گردم آن عمل كدام بود؟

فرمود: دو رکعت نماز را در آسمان به مدت چهار هزار سال خواند. ا

وَ قُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَ زَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلاَ مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ شِنْتُمَا وَ لأ تَقْرَبًا هٰذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمينَ (٣٥)

فَأَرَلَهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّاكَانَا فِهِهِ وَ قُلْنَا اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوِّ وَ لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَ مَثَاعٌ إِلَىٰ حَبِنِ (٣٦)

۳۵ و به آدم گفتیم تو و همسرت در بهشت سکونت کنید و از نعمتهای

۱. تفسیر برهان، ج ۱، ص ۱۷۴ ؛ بحارالانوار، ج ۱۱، ۱۴۲ و ج ۶۰، ص ۲۷۵

آن هر طورکه خواستید بخورید و نزدیک این درخت نشوید که از ستمگران خواهید شد.

۳۶ پس شیطان باعث لغزش آنها شد و آنها را از بهشت بیرون کرد و به آن دو گفتیم: در زمین فرود آئید که بعضی از شیماها دشیمن بعضی دیگر خواهد بود و برای شما در روی زمین مدت معینی است که تا آن مدت از آن بهرهمند خواهید بود.

### بهشت آدم دركجا بود

﴿ وَ قُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَ زَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلاَ مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ شِيئًا وَ غَداً حَيْثُ شِئْتُمًا وَ لا تَقْرَبًا هٰذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونُا مِنَ الظُّالِمِينَ ﴾

شخصی از امام صادق الله از بهشت آدم سؤال کرد که آیا از بهشتهای دنیا بوده و یا از بهشتهای آخرت؟

امام علی در پاسخ فرمود: از بهشتهای دنیا بوده، آفتاب و ماه در آن طلوع می کردند، اگر از بهشتهای آخرت بود آدم تا ابداز آن بیرون نمی آمد و ابلیس هم بر آن وارد نمی شد.

خداوند متعال آدم را در بهشت منزل داد و همه چیز را به غیر از یک درخت برایش مباح کرد، چون مخلوقی از خدا بود، که بدون امر و نهی و غذا و لباس و منزل و ازدواج نمی توانست زندگی کند، چرا که بدون توفیق خدا نمی توانست نفع و ضرر خود را تشخیص دهد، لا جرم فریب دستورات و سوگند ابلیس را خورد، ابلیس نزد او و همسرش آمده و گفت: اگر از این درخت که خدا شما را نهی کرده، بخورید، فرشته می شوید و برای همیشه در بهشت باقی می مانید، ولی اگر از آن درخت نخورید، خدا از بهشت بیرونتان خواهد کرد و سپس سوگند خورد که من خیرخواه شما هستم، همچنانکه خداوند عز و جل

داستان را اين چنين حكايت كرده و مىفرمايد: ﴿ مَا نَهَاكُمُا رَبُّكُمُا عَنْ هَٰذِهِ الشَّجَرَةِ إِلاَّ أَنْ تَكُونًا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونًا مِنَ الْخُالِدِينَ ﴿ وَ قَاسَمَهُمَا إِنِّي الشَّجَرَةِ إِلاَّ أَنْ تَكُونًا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونًا مِنَ الْخُالِدِينَ ﴿ وَ قَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمُا لَمِنَ النَّاصِحِينَ ﴾ آدم سخن او را پذيرفته و از آن درخت خوردند.

و شد آنچه که خداوند متعال آن را حکایت کرده: ﴿ بَدَتْ لَهُما مَوْ آتُهُما ﴾ آیعنی لباسهای بهشتی که خدا بر تن آنان پوشانده بود، افتاد؛ آن دو با برگ درختان بهشتی شروع به پوشاندن خود کردند ﴿ وَ نَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهَكُما عَنْ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَ أَقُلْ لَكُما إِنَّ الشَّيْطانَ لَكُما عَدُوُّ مُبِينُ ﴾ آبعد از این عتاب که خداوند به آنان کرد، گفتند: ﴿ رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَ إِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَ تَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ آبروردگارا ما به خود ستم کردیم، اگر تو ما را نیامرزی و بر ما رحم نکنی حتما از زیانکاران خواهیم بود.

خداوند به آنها فرمود: ﴿ اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُو ۗ وَ لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُ وَ مَتَاعٌ إِلَىٰ حِينٍ ﴾ ٥ بيرون شويد، در حاليكه بعضى از شما دشمن بعضى ديگر مى باشيد و شما در روى زمين تا مدتى معين زندگى داريد. آنگاه امام لليا الا فرمود: يعنى تا روز قيامت در زمين خواهيد بود.

﴿ فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّاكُانًا فِيهِ وَ قُلْنَا اهْبِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوٌّ وَ لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ وَ مَتَاعٌ إِلَىٰ حِين ﴾

۱. سورهٔ اعراف، آیات ۲۰ و ۲۱. پروردگارتان شماها را از این درخت نهی نکرد مگر اینکه (شما با نزدیک شدن به آن) فرشته خواهید شد یا در بهشت جاودانه خواهید بود و برای آن دو سوگند خورد که همانا من از خیر خواهان شما هستم.

٢. سورة اعراف، أية ٢٢. چون از أن درخت خوردند بدن هايشان بر آنها نمايان شد.

۳. سورهٔ اعراف، آیهٔ ۲۲. پروردگارشان آنها را ندا داد: آیا شما را از آن درخت نهی نکرده بودم و به شما نگفتم که شیطان دشمن آشکار شماست؟

٤. سورة اعراف، آية ٢٣

۵. سورهٔ اعراف، آیهٔ ۲۴

سپس امام علیه فرمود: آدم بر کوه صفا هبوط کرد، و همسرش حوا در کوه مروه؛ و به مناسبت اینکه آدم صفی خدا بود، صفا را صفا، و به مناسبت اینکه حوا مرئه و زن بود، کوه مروه را مروه خواندند.

آدم به خاطر رانده شدن از بهشت چهل روز در سجده بود و بر بهشتی که از دست داده بود گریه می کرد تا آنکه جبرئیل بر او نازل شد و گفت: آیا خداوند تو را با دست توانای خود نیافریده و از روح خودش بر تو ندمید و ملائکه الهی بر تو سجده نکردند؟

آدم گفت: همین طور هست که گفتی.

جبرئیل گفت: پس چرا وقتی تو را از خوردن آن درخت نهی کرد او را نافرمانی کردی؟

آدم گفت: ای جبرئیل ابلیس برایم سوگند خورد که خیر خواه من است و من گمان نمی کردم مخلوقی را که خداوند او را آفریده سوگند دروغ بخورد. ا

امام صادق الله او نشان دهد، چون خداوند آدم را به موسی نشان داد، نمود تا آدم را به او نشان دهد، چون خداوند آدم را به موسی نشان داد، موسی گفت: ای پدر آیا خداوند تو را با قدرت خود خلق نکرد؟ آیا از روحش بر تو ندمید؟ آیا ملائکه او بر تو سجده نکردند؟ خداوند به تو امر کرد که از میوه درخت نخور پس چرا او را نافرمانی کردی؟

آدم گفت: ای موسی آیا خطایم را که قبل از خلقت من در تورات آمده است دیدهای؟

> موسى: بله سى هزار سال قبل از خلقت تو در آن آمده است. آدم: پس همان شد كه در آن آمده است.

١. تفسير برهان، ج ١، ص ١٨١ ؛ بحار الانوار، ج ١١، ص ١٤١

امام صادق علي مىفرمايد: آدم با همين جمله با موسى علي احتجاج كرد و بر او غالب شد. ا

فَتَلَقُّی آدَمُ مِنْ رَبِّهِ کَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَیْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوْابُ الرَّحِیمُ (۳۷) ۲۷\_پس آدم از پروردگارش کلماتی راگرفت (و به وسیلهٔ آن توبه نمود) و خداوند توبهاش را قبول نمود چراکه خداوند توبهپذیر و مهربان است.

حج آدم

﴿ فَتَلَقِّى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِماتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾

ابان بن عثمان از امام صادق النيائي روايت ميكند كه آن حضرت فرمود: آدم النيائي در كوه صفا چهل روز در حال سجده ماند كه در آن حالت بر دورى از بهشت و دورى از جوار الهى گريه ميكرد. جبرئيل بر او نازل شد و گفت: اى آدم براى چه گريه ميكنى؟

گفت: ای جبرئیل برای چه گریه نکنم خداوند مرا از بهشت و از جوار خود بیرون کرده و به دنیا آورده است.

جبرئیل گفت: ای آدم به سوی خداوند توبه کن و از کردهٔ خود اظهار پشیمانی نما.

آدم گفت: چگونه توبه کنم.

در این هنگام خداوند قبهای از نور در محل کعبه نازل کرد و نور آن در کوههای مکه نورافشانی کرد پس به اندازهای که نور ساطع شده بود آنجا حرم واقع شد. خداوند به جبرئیل امر کرد که در آن موضع علامتی بگذارد.

ا. تفسير برهان، ج ١، ص ١٨٢ ؛ نورالثقلين، ج ١، ص ٤١ ؛ بحارالانوار، ج ۵، ص ٨٩ و ج ١١.
 ص ١٤٣ ؛ قصص الانبياء جزائري، ص ٣٨

جبرئيل به آدم گفت: اي آدم بلند شو. در روز ترويه با آدم بيرون رفتند. جبرئیل به آدم گفت که غسل کند و احرام ببندد. آدم در روز اول ذیالقعده از بهشت بیرون آمد و چون روز هشتم ذی الحجه شد جبرئیل الله او را به سوی منی برد، شب در آنجا ماندند، چون صبح شد آدم را به سوی عرفات آورد. جبرئيل هنگام بيرون آمدن از مكه طريقة احرام بستن و تلبيه گفتن را به آدم آموخت. چون ظهر روز عرفه شد جبرئيل به آدم گفت كه تابيه را قطع كند و غسل نماید ؛ چون نماز عصر را خواند جبرئیل به آدم گفت که در عرفات بایستد و کلماتی را که از جانب پروردگارش تلقین شده بود را به او تعلیم داد؛ و آن كلمات اين است: «سبحانك اللهم و بحمدك لا إله إلا أنت عملت سوءا و ظلمت نفسي و اعترفت بذنبي فاغفر لي إنك أنت الغفور الرحيم سبحانك اللهم و بحمدك لا إله إلا أنت عملت سوءا و ظلمت نفسي و اعترفت بذنبي فاغفر لي إنك خير الغافرين سبحانك اللهم و بحمدك لا إله إلا أنت عملت سوءا و ظلمت نفسي و اعترفت بذنبي فاغفر لي إنك أنت التواب الرحيم﴾ آدم در عرفات ماند تا خورشيد شروع به غروب نمودن کرد، دستهایش را به سوی خداوند بلند کرد و به گریه و زاری برداخت؛ چون خورشید غروب کرد جبرئیل او را به مشعر آورد و شب را در آنجا ماند چون صبح شد بر کوه مشعرالحرام ایستاد و خداوند را با کلماتی خواند و به سوی خداوند توبه نمود؛ سپس جبرئیل او را به منی آورد و به آدم گفت که سرش را بتراشد و بعد او را به مکه آورد، چون به نزدیک جمرهٔ اول رسید ابلیس نمایان شده و گفت: ای آدم کجا می روی؟

جبرئیل به آدم گفت که هفت سنگ بر او بیندازد و با هر سنگی تکبیر بگوید. آدم آن را به جا آورد و به راه افتادند. در نزدیکی جمرهٔ دوم باز ابلیس نمایان شد. در اینجا نیز جبرئیل گفت که هفت سنگ همراه با تکبیر به سوی او بیندازد. آدم هفت سنگ را انداخته و با هر سنگی هم تکبیر گفت و به راه افتاد در نزدیک جمرهٔ سوم باز ابلیس نمایان شد و جبرئیل گفت هفت سنگ با تکبیر به سوی ابلیس بینداز ؛ در اینجا ابلیس ملعون رفت. جبرئیل به آدم گفت: تو دیگر بعد از این او را هرگز نخواهی دید. جبرئیل از آنجا آدم را به کعبه آورد و به او گفت که هفت شوط طواف کند؛ آدم نیز آن عمل را به جا آورد. جبرئیل به او گفت: خداوند توبه تو را قبول فرمود و زنت را بر تو حلال گردانید. چون مراسم حج آدم تمام شد ملائکه او را در ابطح ملاقات کرده و به او گفتند: ای آدم حج تو قبول باشد اما ما دو هزار سال قبل از تو زیارت این خانه را به جا آورده و جج کردیم. ا

امام باقر علی میفرماید: عمر آدم علی از آن روزی که خداوند او را آفرید تا روزی که روحش را قبض کرد ۹۳۰ سال بود و در مکه دفن شده است. بعد از ظهر روز جمعه روح بر او دمیده شد. و سپس خداوند زنش حوا را از دندهٔ پائین او آفرید و در بهشت با او همنشین کرد، شش ساعت در بهشت سکونت کردند تا اینکه عصیان الهی را به جا آوردند و خداوند آنها را هنگام غروب خورشید از بهشت بیرون راند و آن دو در بهشت نخوابیدند. آ

﴿ عَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَكُلَّهَا ﴾ " يعنى نامهاى كوهها، درياها، درهها، كياهان و حيوانات را به آدم للظِّ تعليم داد. سپس خداوند عز و جل به ملائكه فرمود: ﴿ أَنْبِئُونِي بِأَسْمَاءِ هٰؤُلاءِ إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ ﴾ "

۱. بحارالانوار، ج ۱۱، ص ۱۷۸ و ج ۹۶، ص ۳۵؛ تفسیر برهان، ج ۱، ص ۱۹۳

۲. تفسیر برهان، ج ۱، ص ۱۹۴

٣. سورهٔ بقره، أيهٔ ٣١

۴. سوره بقره، آیه ۳۱

آنها گفتند: ﴿ سُبُحانَكَ لا عِلْمَ لَـنَا إِلا مَا عَـلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنْتَ الْـعَلِيمُ الْحَكِيمُ ﴾ \

خداوند فرمود: ﴿ يَا آدَمُ أَنْبِئُهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ فَلَمُّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ ﴾ ٢ خداوند فرمود: ﴿ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ أَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَ مَاكُنْتُمْ تَكْتُمُونَ ﴾ " پس خداوند آدم الله السَّفار را حجت بر آنها قرار داد.

يًا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَ أَوْفُوا بِـعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَ إِيَّايَ فَارْهَبُونِ ﴿﴿٢٠)

۴۰ - ای بنی اسرائیل نعمت هایم را که بر شما عنایت کرده ام بیاد بیاورید و به عهدی که با من بسته اید وفا کنید تا من نیز به عهد خود با شما وفا نمایم و فقط از من بترسید.

#### وفابهعهد

﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَ أَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَ إِيَّايَ فَارْهَبُونِ ﴾

جمیل گوید: مردی به امام صادق الله عرض کرد: فدایت گردم خداوند می می فرماید: ﴿ اَدْعُونِي أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ آما او را می خوانیم ولی دعای ما را اجابت نمی کند.

امام علي فرمود: براى اينكه شماها به عهد الهى عمل نمى كنيد، چون

١. سوره بقره، آيه ٣٢.

۲. سوره بقره، آیه ۳۳.

٣. سوره بقره، آيه ٣٣.

أ. سورة غافر، آية .۶٠ بخوانيد مرا تا شما را اجابت كنم.

خداوند مى فرمايد: ﴿ أَوْفُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ به خدا سوگند اگر شماها به عهد خودتان با خداوند عمل كنيد خداوند هم به عهد خودش عمل مى كند. ا

### أَ تَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَ تَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ (٤٤)

۴۴ ــ آیا مردم را به نیکی دعوت کرده و خودتان را فراموش میکنید

این آبه درباره قصه گویان و خطیبان نازل شده است. و آن فرمایش امیر المؤمنین طاید است که فرمود: در بالای هر منبری خطیبی توانا و سخنور است که بر خداوند، رسولش و کتاب الهی دروغ می بندد. ۲

کمیت در این باره میگوید:

مصيب على الأعواد يوم ركوبها

لما قبال فيها مخطئ حين ينزل

یعنی: منبر چوبی که به دستش افتاده از آن بالا می رود و هر چه که خطا بر زبانش جاری می شود آن را برای مردم می گوید و از آن پائین می آید.

و کس دیگری در این معنی گفته است:

و غیر تقی یامر الناس بالتقی طبیب یداوی الناس و هو علیل یعنی: شخص بی تقوایی مردم را به تقوا و پرهیزگاری فرا میخواند مثل این شخص مانند آن طبیبی است که مردم را مداوا میکند در حالی که خودش علیل و مریض است.

ا. تفسیر برهان، ج ۱، ص ۲۰۱ ؛ نورالثقلین، ج ۱، ص ۷۳ ؛ بحارالانوار، ج ۹۰، ص ۳۶۸
 ۲. بحارالانوار، ج ۶۹، ص ۲۲۳

وَ اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَ الصَّلاَةِ وَ إِنَّهَا لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ (۴۵) ٢٥ ــ از صبر و نماز يارى بجونيد واين امر براى غير خاشعان سنگين است.

﴿الصبر﴾ يعنى روزه ﴿وَ إِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاُّ عَلَى الْخَاشِعِينَ ﴾ يعنى نماز.

الَّذَيِنَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلاْقُوا رَبِّهِمْ وَ أَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ (۴٦) ۴۶\_آنها کسانی هستندکه یقین دارند پروردگارشان را ملاقات خواهند کرد و همانا به سوی او باز میگردند.

### ظندر قرآن

ظن در کتاب بر دو صورت آمده است یکی ظن به معنای بیقین است و دیگری ظن به معنای شک است، که در این آیه اشاره به ظن به معنای بیقین دارد.

و ظن به معنای شک در این آیه آمده است: ﴿ إِنْ نَظُنُّ إِلاَّ ظَنَّا وَ مَا نَحْنُ بِمُسْتَیْقِنِینَ) ۱ ما تنها شک و گمانی در این امر داریم و یقین بدان نداریم. و باز می فرماید: ﴿ وَ ظَنَنْتُمْ ظَنَّ السَّوْءِ ﴾ ۲ و شما شک بدی کردید.

يَا بَنِي إِسْرَائْهِلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنَّعَمْتُ عَـلَيْكُمْ وَ أَنَّسِي فَضَّلْتُكُمْ عَـلَى الْغالَميِنَ (۴۷)

۴۷ ای بنی اسرائیل نعمتهایی راکه بر شما ارزانی داشته ام را بیاد آورید و همانا شما را بر جهانیان برتری بخشیده ام.

۱ . سوره جاثيه، آيه ٣٢.

٢. سوره فتح، أيه ١٢.

﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَ أَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ﴾

لفظ ﴿العالمين﴾ عام و معناى آن خاص است زيرا كه فضيلت آنها بر عالم زمان خودشان بود و با چيزهايي مانند مَنَّ و سلوى و دوازده چشمهٔ آب كه از سنگ جارى مىشد اختصاص به آنها داشت.

وَ اتَّقُوا يَوْماً لاَ تَجْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْناً وَ لاَ يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةً وَ لاَ يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَ لاَ هُمْ يُنْصَرُونَ (۴۸)

۴۸ ـ از روزی بترسید که کسی بجای شخص دیگری مجازات نمی شود و شفاعتی از او پذیرفته نمی گردد و رشوهای نیز از او گرفته نمی شود و آنها یاری نمی شوند.

### شفاعت شخص ناصبي

﴿ وَ اتَّقُوا يَوْماً لا تَجْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئاً وَ لا يُقْبَلُ مِنْها شَفَاعَةٌ وَ لا يُؤخَذُ مِنْها عَدْلٌ ﴾ لا يُؤخَذُ مِنْها عَدْلٌ ﴾

امام علی میفرماید: به خدا سوگند اگر هر ملک مقرب و یا نبی مرسلی از شخص ناصبی شفاعت کنند شفاعتشان مورد پذیرش واقع نمی شود.

وَ إِذْ نَجَيْنَاكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَ يَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَ في ذَٰلِكُمْ بَلاٰةً مِنْ رَبِّكُمْ عَظيمٌ (۴۹)

۴۹ و زمانی که شما را از دست فرعونیان نجات دادیم شما را به بدترین وجه عذاب می دادند، فرزندانتان را رسر می بریدند و زنانتان را زنده می گذاشتند و در این کارها بلائی بزرگ از جانب پروردگارتان بود.

﴿ وَ إِذْ نَجَّيْنَاكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُـذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَ يَسْتَحْيُونَ نِسْاءَكُمْ ﴾

زمانی که به فرعون خبر رسید که بنی اسرائیل میگویند بههای از ما متولد می شود که هلاکت فرعون و از بین رفتن تخت و تاجش به دست اوست، فرزندان پسر بنی اسرائیل را کشت و دخترانشان را رها کرد.

وَ إِذْ وَاعَدْنَا مُـوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَـيْلَةً ثُـمَّ اتَّـخَذْتُمُ الْـعِجْلَ مِـنْ بَـعْدِهِ وَ أَنْـتُمْ ظالِمُونَ (۵۱)

۵۱ و زمانی که با موسی چهل شب قرار گذاشتیم سپس شما بعد از او گوساله را (برای پرستش) برگزیدید و در حالی که ستمکار بودید.

### نازل شدن تورات

﴿ وَ إِذْ وَاعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾

خداوند متعال به موسی النال وحی کرد که من تورات را بر تو نازل می کنم که در آن احکام مورد نیاز مردم آمده است ولی باید چهل روز از مردم دوری گزینی که یک ماه ذی القعده و ده روز از ماه ذی الحجه است.

موسى للنظ به يارانش فرمود: خداوند به من وعده داده است كه تورات و الواح را در مدت سي روز بر من نازل كند.

خداوند به موسی فرمود که به آنها نگوید که چهل روز است بلکه سی روز را بگوید. بعد از گذشت سی روز بنی اسرائیل دل تنگ شدند.

كه خبرش را در سورهٔ طه نوشتهايم.

وَ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ بَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُمْ بِاتَّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا

إِلَىٰ بَارِ نِكُمْ فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بَارِ نِكُمْ فَثَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ (۵۴)

۵۴ زمانی که موسی به قومش گفت: ای قوم شما با انتخاب کردن گوساله بر خودتان ستم کردهاید، پس توبه کنید و به سوی خالفتان باز گردید و خودتان را بگشید که این کار برای شما در نزد پروردگارتان بهتر است، پس خداوند توبه شما را بذیرفت که او توبه پذیر و مهربان است.

﴿ وَ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُمْ بِاتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا إِلَىٰ بَارِئِكُمْ فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾

هنگامی که موسی از میان قوم خود به سوی میقات رفت و دوباره به میان آنها برگشت و دید که گوساله پرست شده اند، به آنها فرمود: ﴿یُا قُوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُمْ ﴾ ای قوم شما به خود ظلم کرده اید که گوساله پرستیده اید، اینک باید بدرگاه آفریدگار خود توبه کنید، پس به کشتار یک دیگر بپردازید، که این بهترین راه توبه نزد پروردگار شما است.

گفتند: چگونه خودمان را بکشیم؟

فرمود: صبح همگی با کارد یا آهن در بیت المقدس حاضر شوید، همینکه من از منبر بنی اسرائیل بالا رفتم، روی خود را بپوشانید، که همدیگر را نشناسید، آنگاه بجان هم بیفتید، و یک دیگر را بکشید.

فردای آن روز هفتاد هزار نفر از آنها که گوساله پرستیده بودند، در بیت المقدس جمع شدند ، همینکه نماز موسی و ایشان تمام شد، موسی به منبر رفت و مردم به جان هم افتادند ، تا آنکه جبرئیل نازل شد و گفت:ای موسی به آنها دستور بده که دست از کشتن بر دارند، که خدا توبه شان را پذیرفت. چون دست بر داشتند، دیدند ده هزار نفرشان کشته شده است؛ این آیه درباره آنها

نازل شد: « ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّـهُ هُـوَ التَّـوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾.

وَ إِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَىٰ لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ الصَّاعِقَةُ وَ آتَتُمْ تَنْظُرُونَ (۵۵)

۵۵ و زمانی که گفتید: ای موسی هرگز به تو ایمان نمی آوریم مگر آنک خداوند را آشکارا ببینیم پس صاعقه شما را در برگرفت در حالی که به آن تماشا می کردید.

## دلیل بر رجعت در امت محمد ﷺ

﴿ وَ إِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَىٰ لَنْ نُوْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً ﴾

آنها هفتاد نفر بودند که موسی علیه آنها را برگزیده بود و کلام الهی را برای آنها میخواند؛ چون آن را شنیدند گفتند: ای موسی بر تو ایمان نمی آوریم تا خدا را آشکارا ببینیم؛ خداوند صاعقه ای را فرستاد و همه آنها را سوزاند سپس آنها را زنده کرد و انبیاء را برای آنها فرستاد؛ این دلیل بر رجعت در امت محمد می است. چرا که حضرت رسول می فرود: هیچ امری در بنی اسرائیل اتفاق نیفتاد مگر آن که مانند آن در امت من اتفاق می افتد.

وَ ظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَ السَّلُوىٰ كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَ مَا ظَلَمُونَا وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ (۵۷) وَ إِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا هٰذِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ رَغَداً وَ ادْخُلُوا الْـبَابَ شَجِّداً وَ قُولُوا حِطَّةً نَغْفِرْ لَكُمْ خَطَايًاكُمْ وَسَنَزِيدُ الْمُحْسِنِينَ (۵۸) فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِبِلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا رِجْزاً مِنَ السَّمَاهِ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ (٥٩)

وَ إِذِ اسْتَشْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَثَا عَشْرَةَ عَيْناً قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَّاسٍ مَشْرَبَهُمْ كُلُوا وَ اشْرَبُوا مِنْ رِزْقِ اللّهِ وَ لا تَعْنَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ (٦٠)

وَ إِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَىٰ لَنْ نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمْنَا

تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَ قِثَائِهَا وَ فُومِهَا وَ عَلَسِهَا وَ بَصَلِهَا قَالَ أَ تَسْتَبْدِلُونَ

الَّذِي هُوَ أَدْنَىٰ بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ اهْبِطُوا مِصْراً فَإِنَّ لَكُمْ مَا سَأَلْتُمْ وَ ضُرِبَتْ

عَلَيْهِمُ الذَّلَةُ وَ الْمَسْكَنَةُ وَ بَاؤُ بِغَضَبٍ مِنَ اللهِ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ

مِآلِياتِ اللَّهِ وَ يَدَقْتُلُونَ النَّبِيئِينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ ذَٰلِكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُوا

يَعْتَدُونَ (11)

۵۷ و ابر را سایبان شما قرار دادیم و ترنجبین و مرغ بریان برای شما فرستادیم و گفتیم از چیزهای پاکیزه که روزیتان کردهایم بخورید، و آنها بما ستم نکردند بلکه بخودشان ستم کردند.

۵۸ و چون گفتیم به این شهر وارد شوید و از هر جای آن خواستید به فراوانی بخورید و ازاین در سجده کنان داخل شوید و بگوئید: گناهان ما را فرو ریز، تا گناهان شما را بیامرزیم و به نیکوکارانتان اجر و پاداش بیشتری خواهیم داد.

۵۹\_و کسانی که ستم کردند سخنی جز آنچه دستور داشتند، بگفتند و بر آنها که ستم کردند به خاطر کارهای ناروائی که مرتکب شدند از آسمان عذابی نازل کردیم.

٤٠ و چون موسى براى قوم خويش آب خواست گفتيم عصاى خود را به

این سنگ بزن تا دوازده چشمه از آن بشکافد هر گروهی چشمهٔ مخصوص خویش را میدانست، روزی خدا را بخورید و بیاشامید و در زمین به فساد نپردازید.

93-و چون گفتید ای موسی ما به یک خوراک نمی توانیم بسازیم پروردگار خویش را بخوان تا از آنچه از زمین می رویاند از سبزی و خیار و سیر و عدس و پیازش برای ما بیرون آورد، گفت چگونه پست تر را با بهتر عوض می کنید وارد شهر شوید تا این چیزها را که خواستید بیابید، و ذلت و مسکنت بر آنان مقرر شد و به غضب خدا مبتلا شدند زیرا آیه های خدا را انکار کردند و پیامبران را به ناحق کشتند، زیرا که آنها گناهکار و متجاوز بودند.

# **نازل شدن مَنَ و سَلُوى بربني اسرائيل** ﴿ وَ ظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَ السَّلُويٰ ﴾

وقتی موسی بنی اسرائیل را از دریا عبور داد ، به بیابانی وارد شدند ، به موسی گفتند: ای موسی! تو ما را در این بیابان خواهی کشت ، چرا که ما را از آبادی به بیابانی آوردهای ، که نه سایهای در آن است ، نه درختی و نه آبی ؛ روزها ابری در آسمان نمایان می شد و جلوی تابش نور خورشید را می گرفت و بر بالای سر آنان می ایستاد ، سایه می انداخت تا گرمای آفتاب ناراحتشان نکند؛ در شب هم ﴿مَنّ ﴾ بر آنها نازل می شد و بر روی گیاهان و بوته ها و سنگها می نشست و آنها از آن می خوردند ، در آخر شب هم مرغ بریان بر آنها نازل می شد و داخل سفره هایشان می افتاد . چون می خوردند و سیر می شدند و به دنبالش آب می نوشیدند ، آن مرغهای بریان ، زنده شده دوباره پرواز می کردند و می رفتند .

سنگی با موسی التی الم بود که همه روزه آن را در وسط لشکر میگذاشت و آنگاه باعصای خود به آن می زد، دوازده چشمه از آن می جوشید و هر چشمه به طرف قبیله ای از بنی اسرائیل که دوازده قبیله بودند جاری می شد.

گفتند: ای موسی ﴿ لَنْ نَصْبِرَ عَلَیٰ طَعَامِ وَاحِدٍ فَادْعُ لَنَا رَبَّکَ یُخْرِجْ لَنَا مِمُّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَ قِرِّائِهَا وَ فُومِهَا وَ عَدَسِهَا وَ بَصَلِهَا ﴾ ما به یک خوراک نمی توانیم بسازیم پروردگار خویش را بخوان تا از آنچه از زمین می رویاند از سبزی و خیار و سیر و عدس و پیازش برای ما بیرون آورد.

و مراد از ﴿الفوم ﴾ گندم است.

موسى به آنها فرمود: ﴿ أَ تَسْتَبْدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنَىٰ بِالَّذِي هُـوَ خَيْرٌ اهْبِطُوا مِصْراً فَإِنَّ لَكُمْ مَا سَأَلَتُمْ ﴾ چگونه پستتر را با بهتر عوض مىكنيد وارد شهر شويدتا اين چيزها كه خواستيد را بيابيد.

كفتند: ﴿ يَا مُوسَىٰ إِنَّ فِيهَا قَوْماً جَبُّارِينَ وَ إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا حَتَّى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا ذَاخِلُونَ ﴾ \ كه نصف آيه در سوره بقره و تمام آن آيه با جوابش به موسى النَّا در سوره مائده آمده است.

﴿ وَ قُولُوا حِطَّةً ﴾ يعنى گناهانمان را از بين ببر و آنها را به نيكي و حسنه مبدل نما.

و ﴿حنطة ﴾ هم گفتهاند.

خداوند مىفرمايد: ﴿ فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ يعنى آنهايى كه در حق آل محمد اللَّكِا ظلم كردهاند.

۱. سوره مائده، آیه ۲۲ . ای موسی همانا در آنجا (مصر) گروهی ستمکار است و ما هرگز به آنجا وارد نمیشویم مگر آنکه آنها از آن شهر بیرون روند پس اگر از آنجا خارج بشوند ما وارد شهر میشویم.

إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا وَ الَّذَيِنَ هَادُوا وَ النَّصَارَىٰ وَ الصَّابِئِينَ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الآَّخِرِ وَ عَمِلَ صَالِحاً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لاَ هُـمْ يَحْرَنُونَ (٦٢)

وَ إِذْ أَخَذْنَا مَبِثَاقَكُمْ وَ رَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةٍ وَاذْكُرُوا مَا فيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (٦٣)

۶۲ کسانی که ایمان آوردهاند و آنهایی که از یهود و نصاری و صابئان پیروی می کنند هر گاه به خدا و روز رستاخیز ایمان بیاورند و عمل صالح انسجام بدهند پس اجرشان نزد پروردگارشان هست و هیچ ترسی بر آنها نیست و آنها اندوهگین نمی شوند.

۶۳ و هنگامی که از شما عهد و پیمان گرفتیم و کوه طور را بر بالای سر شما قرار دادیم، آنچه را که به شما دادهایم با قدرت بگیرید و آنچه را که در آن است را بیاد بیاورید، شاید که پرهیزگار شوید.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَ الَّذِينَ هَادُوا وَ النَّصَارِىٰ وَ الصَّابِئِينَ ﴾ صابئون گروهی به غیر از مجوس، یهود، نصاری و مسلمانان میباشند، آنها کسانی هستند که سِتارهها و سیارات را پرستش میکنند.

﴿ وَ إِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَ رَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةٍ ﴾ ٢ هنگامی که موسی الله از طور سینا به سوی بنی اسرائیل با توراتی که بر او نازل شده بود برگشت، آنها آن را از او قبول نکردند، خداوند با قدرت بی منتهای خود طور سینا را بر بالای سر آنها قرار داد.

١. سوره بقره، آيه ۶۲.

٢. سوره بقره، آيه ۶۳.

موسی به آنها فرمود: اگر قبول نکنید این کوه بر سر شما فرو میریزد و شماها را به هلاکت میرساند. بنی اسرائیل سرهایشان را به زیر انداخته و گفتند: آن را قبول میکنیم.

وَ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا يَقَرَةً قَالُوا أَ تَتَّخِذُنَا هُزُواً قَالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴿٦٧)

قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَنَا مَا هِيَ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةً لاَ فَارِضٌ وَ لأ بِكُرّ عَوَانَّ بَيْنَ ذَٰلِكَ فَافْعَلُوا مَا تُؤْمَرُونَ (٦٨)

فَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَنَا مَا لَوْنُهَا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرَاءُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُّ النَّاظِرِينَ (٦٩)

فْالُوا ادْعُ لَنَا رَبُّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا هِيَ إِنَّ الْبَقَرَ تَشَابَهَ عَـلَيْنَا وَ إِنَّـا إِنْ شَـاءَ اللَّـهُ لَمُهْتَدُونَ (٧٠)

قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةً لا ذَلُولٌ تُنْهِرُ الْأَرْضَ وَ لا تَشْقِي الْحَرْثَ مُسَلَّمَةً لا شِيَةَ فَهِهَا قَالُوا الآَنَ جِنْتَ بِالْحَقِّ فَذَبَحُوهَا وَ مَا كَادُوا يَفْعَلُونَ (٧١) وَ إِذْ قَتَلْتُمْ نَفْساً فَاذَارَأْتُمْ فَهِهَا وَ اللَّهُ مُخْرِجٌ مَا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ (٧٢) فَقُلْنَا اضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَٰلِكَ يُحْيِ اللَّهُ الْمَوْتَىٰ وَ يُربِكُمْ آيْـاتِهِ لَـعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (٧٣)

۶۷\_و به یاد آورید زمانی را که موسی به قوم خود گفت: خداوند به شما فرمان داده تا گاوی را بکشید. گفتند: ما را مسخره میکنی؟ گفت: به خدا پناه می برم، از اینکه جزو نادانان باشم.

۶۸ گفتند از خدای خود بخواه که برای ما معلوم کند که آیس ماده گاو چگونه ماده گاوی باشد؟ گفت خداوند میفرماید: ماده گاوی که نه پیر و از کار افتاده و نه بکر و جوان، بلکه میان این دو باشد، آنچه به شما دستور داده شده را انجام دهید.

۶۹ گفتند: از پروردگار خود بخواه که برای ما معلوم نماید آن گاو چه رنگی داشته باشد؟ گفت: خداوند میگوید: گاوی باشد زردیک دست که رنگ آن بینندگان را شاد و مسرور سازد.

۷۰ گفتند: از خدایت بخواه برای ما معلوم کند بالاخره چگونه گاوی باشد؟ زیرااین گاو برای ما مبهم شده! و اگر خدا بخواهد ما هدایت خواهیم شد!

۷۱ گفت: خداوند می فرمایدگاوی باشد که برای شخم زدن رام نشاده باشد، و برای زراعت آب کشی نکند، از هر عیبی برکنار باشد حتی هیچ گونه رنگ دیگری در آن نباشد، گفتند الان حق مطلب را برای ما آوردی سپس (چنان گاوی را پیدا کردند) و آن را سر بریدند ولی مایل نبودند این کار را انجام دهند.

۷۲ و به خاطر بیاورید هنگامی را که فردی را به قـتل رساندید، سـپس درباره (قاتل) او به نزاع پرداختید و خداوند آنچه را مخفی داشته بودید را آشکار میسازد.

۷۳ ـ سپس گفتیم قسمتی از گاو را به مقتول بزنید (تا زنده شود و قاتل را معرُفی کند) خداونداین گونه مردگان را زنده میکند و آیات خود را به شما نشان می دهد، شاید درک کنید.

### داستانگاو بنی اسرائیل

﴿ وَ إِذْ قَالَ مُوسِىٰ لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً قَالُوا أَ تَتَّخِذُنَا هُزُواً قَالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ امام صادق علیه می فرماید: مردی از نیکان و علماء بنی اسرائیل از زنی خواستگاری کرد، آن زن قبول کرده و خطبهٔ عقد جاری شد، آن مرد پسر عمویی فاسق داشت که او نیز از آن زن خواستگاری کرده بود ولی زن به او جواب رد داده بود، او به پسر عمویش حسد ورزید، روزی در کمین پسر عمویش نشسته و او را کشت و سپس جنازهٔ بی جان او را به نزد موسی الیا فی ورد و گفت: ای پیامبر خدا این پسر عموی من است که کشته شده است.

موسى النَّافِر فرمود: چه كسى او را كشته است؟

گفت: نمى دانم!

نفس کشی در میان بنی اسرائیل کاری بسیار عظیم بود و لذا بر حضرت موسی النافج گران آمد، بنی اسرائیل جمع شده و گفتند: ای پیامبر خدا! چه مصلحت می بینی؟

در میان بنی اسرائیل کسی بود که گاوی داشت و آن مرد پسر نیکوکاری داشت. آن پسر متاعی داشت روزی عدهای آمدند تا آن متاع را بخرند ولی متاع در مغازهای بود که کلید آن در دست پدرش بود و پدر نیز آن کلید را زیر سرش گذاشته و خوابیده بود. پسر بیدار کردن پدر را روا ندید و او را بیدار نکرد. لذا از فروختن آن کالا منصرف شد و آن عده نیز رفتند.

هنگامی که پدر از خواب بیدار شد، گفت: ای فرزند! آن کالا را چه کردی؟ پسر: هنوز آن را نفروختهام، برای اینکه کلید مغازه در زیر سرت بود و خوش نداشتم که تو را از خواب بیدار کنم و خوابت را بر هم زنم.

پدرش گفت: این گاو را عوض آن سودی که از نفر وختن کالا از دست دادی به تو بخشیدم.

خداوند از این عمل پسر خشنود شد و به بنی اسرائیل امر کرد که آن گاو را

ذبح کنند. هنگامی که بنی اسرائیل در اطراف موسی جمع شدند و شروع به گریه و ناله کردند که مقتولی در میان آنها پیدا شده است. موسی المنظر به آنها فرمود: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً ﴾ همانا خداوند به شما امر می کند که گاوی را بکشید.

بنى اسرائيل تعجب كرده و گفتند: ﴿ أَ تَتَّخِذُنَا هُزُواً ﴾ آيا ما را مسخره كرده اى؟ نزد تو مقتولى را آورده ايم و تو به ما مى گوئى كه گاوى را بكشيم؟ موسى عليه به آنها فرمود: ﴿ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ پناه بر خدا مى برم از اينكه از جاهلان باشم.

بنى اسرائيل فهميدند كه به خطاء رفته اند و لذا به موسى النَّالِا گفتند: ﴿ ادْعُ لَنْا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا هِيَ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لا فَارِضٌ وَ لا بِكْرٌ ﴾ از خدايت بخواه كه براى ما مشخص كند كه آن گاو چگونه گاوى باشد.

موسی این گفت: می فرماید: آن گاو نه فارض باشد - فارض یعنی گاو نر بر او جهیده ولی آبستن نشده است - و نه بکر باشد - یعنی گاو نری بر او نجهیده باشد - بلکه بین این دو باشد.

گفتند: ﴿ قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَا لَوْنُهَا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرًا ءُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا ﴾ از پروردگارت بخواه که برای ما رنگ آن را مشخص کند، موسی گفت: زردی تندی داشته باشد.

گفت: خداوند می فرماید: ﴿ تَسُرُّ النَّاظِرِینَ قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّکَ یُبَیِّنْ لَنَا مَا هِیَ إِنَّ الْبَقَرَ تَشَابَهَ عَلَیْنَا وَ إِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّهُ لَمُهْتَدُونَ ﴾ رنگی زرد و نیکو داشته باشد که بینندهٔ آن مسرور گردد. گفتند: از پروردگارت بخواه که برای ما مشخص کند که آن گاو چه صفاتی داشته باشد چرا که گاوها بر ما مشتبه شده است که اگر خداوند بخواهد از هدایت یافتگان باشیم. ﴿ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لا ذَلُولٌ تُثِيرُ الْأَرْضَ ﴾ گفت: خداوند مىفرمايد: آن گاوى باشد كه زمين را شخم نزده و از اين جهت خوار و ذليل نگرديده باشد.

گفت: خداوند می فرماید: ﴿ وَ لَا تَسْقِی الْحَرْثَ ﴾ آن گاوی باشد که نه مزارع را آب داده باشد و ﴿ مُسَلَّمَةٌ لا شِینَةَ فِیها ﴾ و نه زمین را شخم زده باشد بلکه کار هم نکرده باشد. و از همهٔ عیبها بری بوده و هیچ نقطهٔ رنگی به غیر از رنگ زرد نداشته باشد.

گفتند: ﴿ قَالُوا الْآنَ جِئْتَ بِالْحَقِّ فَذَبَحُوهَا وَ مَاكَادُوا يَـفْعَلُونَ ﴾ الآن آنچه راكه حق بود براي ما آوردي؛ و آن گاه فلاني است.

رفتند که آن گاو را بخرند. صاحب گاو گفت: آن را نمی فروشم مگر آنکه پوست آن را با طلا پُر کرده باشید.

به سوی موسی برگشته و قیمت گاو را به آن حضرت خبر دادند. موسی الله آن حضرت خبر دادند. موسی الله به آنها فرمود: ناچارید که فقط آن گاو را بکشید پس آن را بخرید و ذبح کنید.

بنی اسرائیل آن گاو را خریده و ذبح کردند و به موسی گفتند: ای پیامبر خدا! چه می فرمائید؟

خداوند به موسى المنظ وحى نمود: به آنها بكو قسمتى از آن گاو را بريده و به آن مرده بزنند، و از او بپرسند كه چه كسى او را كشته است؟ پس دم گاو را گرفته و به آن مرده زده و گفتند: اى فلانى چه كسى تو را كشته است؟

آن مرده به اذن الهى زنده شد و گفت: پسر عمويم فلانى مرا كشته است. يعنى آن پسر عموئى كه براى خونخواهى آمده است. و اين است فرمايش الهى كه مىفرمايد: ﴿ فَقُلْنَا اضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَٰلِكَ يُحْيِ اللَّهُ الْـمَوْتَىٰ وَ یُرِیکُمْ آیاتِهِ لَعَلَّکُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ اسپس گفتیم قسمتی از گاو را به مقتول بزنید (تا زنده شود و قاتل را معرّفی کند) خداوند این گونه مردگان را زنده می کند و آیات خود را به شما نشان می دهد، شاید درک کنید.

أَ فَتَطْمَعُونَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَ قَدْكَانَ فَرِبِقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَـلاَمَ اللَّهِ ثُـمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَ هُمْ يَعْلَمُونَ (٧٥)

وَ إِذَا لَقُوا الَّذِبِنَ آمَنُوا فَالُوا آمَنَا وَ إِذَا خَـلاَ بَـعْضُهُمْ إِلَىٰ بَـعْضِ فَـالُوا أَ تُحَدِّثُونَهُمْ بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُّوكُمْ بِهِ عِنْدَ رَبِّكُمْ أَ فَلاَ تَعْقِلُونَ (٧٦) أَ وَ لاَ يَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مِا يُسِرُّونَ وَ مَا يُعْلِنُونَ (٧٧)

وَ مِنْهُمْ أُمَّيُّونَ لاَ يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلاَّ أَمَانِيَّ وَ إِنْ هُمْ إِلاَّ يَظُنُّونَ (٧٨) فَوَيْلُ لِلَّذَيِنَ يَكْتَبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هٰذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَناً قَلْهِلاً فَوَيْلٌ لَهُمْ مِمَّاكَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَ وَيْلٌ لَهُمْ مِمَّا يَكْسِبُونَ (٧٩)

۷۵ - آیا طمع دارید که به آئین شما ایمان بیاورند! با اینکه گروهی از آنان

کسلام خدا را می شنیدند سپس آن را تحریف می کردند بعد از آنکه دربارهاش تعقل می کردند و می دانستند که حق است.

۷۶ - هنگامی که مؤمنین را ملاقات نمایند به آنان میگویند: ما ایسمان آورده ایم. ولی موقعی که با یکدیگر خلوت میکنند میگویند چرا مطالبی را که خداوند برای شما بیان کرده به مسلمانان بازگو میکنید تا در نزد پروردگارتان بر ضد شما بر آن استدلال کنند؟ آیا اندیشه نمیکنید.

۷۷ - آیا نمی دانند که خداوند از اسرار و آشکار آنان آگاه است.

ا. بحارالانوار، ج ۱۳، ص ۲۵۹؛ قصص الانبیاء جزائری، ص ۲۸۳؛ تفسیر برهان، ج ۱، ص ۲۴۵

۷۸ – گروهی از آنها عوامانی هستند که کتاب خدا را به غیر از خیالات و آرزوها چیزی دیگر نمی دانمند و آنها افرادی هستند که به گمان و پندارهایشان دل بسته اند.

۷۹ - پس وای بر آن افرادی که کتاب (تبورات) را بدستهای خویشتن می نویسند و سپس می گویند: این تورات از طرف خدا می باشد. منظور ایشان از این عمل این است که بهای ناچیز و اندکی را بدست بیاورند. وای بر اینگونه اشخاص از آنچه که بدست خود می نویسند و وای بر آنان از آنچه که فراهم می نمایند.

كفتار منافقين

﴿ أَفَتَطْمَعُونَ أَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَ قَدْكُانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلاْمَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْدِ ما عَقَلُوهُ وَ هُمْ يَعْلَمُونَ ... ﴾

این آیه درباره یهود و منافقین نازل شده است. منافقین هر وقت رسول خدا را میدیدند میگفتند ما با شما هستیم و هر وقت یهودیان را میدیدند میگفتند: با شما هستیم.

گروهی از یهودیان که با مسلمانان دشمنی نداشتند مسلمانان را از آنچه دربارهٔ صفات رسول خدا عَلَیْ الله و یارانش آمده بود آگاه میکردند؛ بزرگان و علمائشان به آنها میگفتند: ﴿ أَ تُحَدِّثُونَهُمْ بِما فَتَحَ الله عَلَیْکُمْ لِیُحَاجُّوکُمْ بِهِ عِنْدَ رَبِّکُمْ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ چرا آن صفاتی را که خداوند برای شما بیان کرده برای مسلمانان بازگو میکنید تا در روز قیامت با آن بر شما احتجاج نمایند، چرا عقلتان را به کار نمی اندازید.

پس خداوند آنها را رد كرده و فرمود: ﴿ أَ وَ لا يَعْلَمُونَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَ مَا يُعْلِنُونَ وَمِنْهُمْ أُمِّيُّونَ ﴾ يعنى ازيهود

﴿ لا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلا أَمْانِيَّ وَ إِنْ هُمْ إِلا يَظُنُونَ ﴾ گروهى از يهوديان تورات و احكام آن را تحريف مىكردند و مىگفتند آن از جانب خداوند است؛ پس خداوند درباره آنها فرمود: ﴿ فَوَيْلٌ لِللَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هٰذَا مِنْ عِنْدِ اللهِ لِيَشْتَرُ وا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَوَيْلُ لَهُمْ مِمّا يَكْسِبُونَ ﴾ پس واى بر آن افرادى كه لَهُمْ مِمّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَ وَيْلٌ لَهُمْ مِمّا يَكْسِبُونَ ﴾ پس واى بر آن افرادى كه كتاب (تورات) را بدستهاى خويشتن مىنويسند و سپس مىگويند: اين تورات از طرف خدا مى باشد. منظور ايشان از اين عمل اين است كه بهاى ناچيز و اندكى را بدست بياورند. واى بر اينگونه اشخاص از آنچه كه بدست خود مىنويسند و واى بر آنان از آنچه كه فراهم مى نمايند.

وَ قَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيَّاماً مَعْدُودَةً قُلْ أَتَّخَذْتُمْ عِنْدَ اللهِ عَهْداً فَلَنْ يُخْلِفَ اللهُ عَهْدَهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لاَّ تَعْلَمُونَ (٨٠)

۸۰ گفتند: آتش جهنم جز چند روزی هرگز ما را نمی سوزاند، بگو: آیا از خداوند پیمانی گرفته اید؟ خداوند هرگز از عهدش تخلف نمی کند، یا چیزی را که نمی دانید به خداوند نسبت می دهد.

﴿ وَ قَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ أَيُّاماً مَعْدُودَةً ﴾

بنی اسرائیل میگفتند: به خاطر چند روزی که گوساله پرستیدیم آتش جهنم ما را نمیسوزاند و ما مورد عذاب واقع نمیشویم.

خداوندادعاى آنها را رد كرده و مى فرمايد: ﴿ وَ قَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَّ اللهِ عَهْداً فَلَنْ اللهِ عَلْمُونَ ﴾ آيا از خداوند پيمانى كرفته ايد؟ خداوند هركز از عهدش تخلف نمى كند، يا چيزى را كه نمى دانيد به

#### خداوند نسبت مىدھيد.

وَ إِذْ أَخَذْنَا مَيِثَاقَ بَنِي إِسْرَائيلَ لاَ تَعْبُدُونَ إِلاَّ اللَّهَ وَ بِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَ ذِي الْقُرْبىٰ وَ الْيَتَامَىٰ وَ الْمَسْاكبِنِ وَ قُولُوا لِلنَّاسِ حُسْناً وَ أَقبِمُوا الصَّلاٰةَ وَ آتُوا الزَّكَاةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ إِلاَّ قَلبِلاً مِنْكُمْ وَ أَنْتُمْ مُعْرِضُونَ (٨٣)

۸۳ هنگامی که از بنی اسرائیل عهد و پیمان گرفتیم که جز خداوند یگانه را نپرستید، به پدر و مادر و خویشان و پتیمان و مساکین نیکی نمائید، و با مردم به نیکی سخن بگوئید، و نماز بپا دارید، و زکات بپردازید؛ سپس همهٔ شما جز افرادی کم (از آن پیمان) سرپیچی کردید و روی گردان شدید.

﴿ وَ قُولُوا لِلنَّاسِ حُسْناً ﴾ اين آيه درباره يهود نازل شده و سپس اين آيه باآية ﴿ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُهُوهُمْ ﴾ انسخ شده است.

وَ إِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ لاَ تَشْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَ لاَ تُخْرِجُونَ أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ وَ أَنْتُمْ تَشْهَدُونَ (٨٤)

ثُمَّ أَنَتُمْ هٰؤُلاْءِ تَـقْتُلُونَ أَنْـفُسَكُمْ وَ تُـخْرِجُونَ فَـرِيقاً مِـنْكُمْ مِـنْ دِيـارِهِمْ تَظاهَرُونَ عَلَيْهِمْ بِالْإِثْمِ وَ الْعُدْوَانِ وَ إِنْ يَأْتُوكُمْ أُسَارِىٰ تُفَادُوهُمْ وَ هُوَ مُحَرَّمً عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَ فَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِثابِ وَ تَكْفُرُونَ بِبَعْضِ فَمَا جَزَاءً مَنْ يَفْعَلُ ذَٰلِكَ مِنْكُمْ إِلاَ خِزْيٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَدً الْعَذَابِ وَ مَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ (٨٥)

۸۴ - آن زمانی را که از شما تعهد گرفتیم که خونهای خودتان را نریزید و خویشتن را از خانههای خود بیرون نکنید. سپس در حالی اقرار نمودید که

١. سورة توبه، آية ٥. مشركين را بكشيد هر وقت كه به أنها دسترسي پيدا كرديد.

(براین تعهد) گواه بودید.

۸۵ – اکنون شمانید که خبویشتن را به قبتل می رسانید و گروهی را از سرزمینشان اخراج می نمائید و به وسیلهٔ گناه و ستم علیه آنان پشتیبان می جوئید و اگر در حال اسیری نزد شما بیایند (برای رهائی آنان) فدیه می دهید و حال آنکه اخراج ایشان بر شما حرام بود. آیا به قسمتی از تورات ایمان می آورید و به قسمت دیگرش کافر می شوید. پس جزای کسی از شما که این عمل را انجام دهد جز رسوایی در این جهان چیز دیگری نخواهد بود و روز رستاخیز به شدید ترین عذاب ها گرفتار می آیند و خداوند از آنچه که انجام می دهید غافل نیست.

### داستان ابوذر

این آیه درباره ابوذر الله و عثمان بن عفان انازل شده است. ابوذر هنگامی که مریض بود بر عصا تکیه داده و بر عثمان وارد شد، مشاهده کرد که صد هزار درهم از اطراف آورده و در مقابل عثمان ریخته شده است، نزدیکان عثمان با حرص و طمع بر آنها نگاه میکنند و طمع دارند که عثمان آن درهمها را در بینشان تقسیم نماید.

ابوذر به عثمان گفت: این پولها چیست؟

عثمان گفت: صد هزار درهم است که از اطراف برایم آودهاند و منتظر آن هستم که باز هم به اندازهٔ آن از اطراف برایم بیاورند، تا در هر کجا که مصلحت دیدم آنها را تقسیم و خرج نمایم.

داستان عثمان و ابوذر در کتابهای مروج الذهب، ج ۱، ص ۴۳۸؛ انساب بلاذری، ج ۵، ص
 ۵۳؛ تاریخ یعقوبی، ج ۲، ص ۱۴۸؛ طبقات ابن سعد، ج ۴، ص ۱۶۸؛ صحیح بخاری کتاب زکات؛ عمدة القاری، ج ۴، ص ۲۹؛ شرح نهج البلاغه محمد عبده، ج ۲، ص ۱۷؛ کتاب ابوذر غفاری عبدالحمید جودةالسحار، ص ۱۴۴؛ و... آمده است.

ابوذر گفت: ای عثمان کدام یک بیشتر است صد هزار در هم یا چهار دینار؟ عثمان گفت: صد هزار در هم.

ابوذر گفت: آیایادت می آید که شب هنگام من و تو بر رسول خدا تَیْنَیْ وارد شدیم و آن حضرت را ناراحت و غمگین دیدیم، بر او سلام کردیم و از ناراحتی جواب سلام ما را نداد ؛ چون صبح روز بعد نزد آن حضرت رفتیم او را شاد و خوشحال دیدیم ؛ به آن حضرت عرض کردیم: پدران و مادران ما فدای تو باد! دیشب بر تو وارد شدیم غمگین و ناراحت بودی حال امروز که آمدیم شاد و خوشحال هستی؟

فرمود: بله! چهار دینار از سهمیه مسلمانان باقی مانده بود که آن را تقسیم نکرده بودم، ترس داشتم که مرگم برسد و آن دینارها در نزد من باشد؛ چون آنها را امروز در بین مسلمانان تقسیم نمودم آسوده خاطر گشتم.

عثمان نگاهی به کعب الأحبار کرد و گفت: ای ابواسحاق دربارهٔ مردی که زکات واجبش را پرداخت کرده آیا بعد از آن هم چیزی حق دارد؟

گفت: نه! اگریک خشت از طلا و یک خشت از نقره بساز د چیزی بر او واجب نمی شود.

در این هنگام ابوذر عصایش را بلند کرده و بر سر کعب کوبید و فرمود:ای یهودی زاده کافر تو کجا و نظر دادن دربارهٔ احکام مسلمانان کجا؟ که فرمایش الهی از گفتهٔ تو صادقتر است که میفرماید: ﴿ الَّـذِینَ یَکْـنِزُونَ الذَّهَبَ وَ الْفِضَّةَ وَ لا یُنْفِقُونَهٰا فِی سَبِیلِ اللهِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذٰابٍ أَلِیمٍ ﴿ یَوْمَ اللهِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذٰابٍ أَلِیمٍ ﴿ یَوْمَ اللهِ فَبَشِّرْهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَ ظُهُورُهُمْ هٰذٰا یُحْمیٰ عَلَیْها فِی نَارِ جَهَنَّمَ فَتُکُویٰ بِها جِباههم و جُنُوبُهُمْ و ظُهُورُهُمْ هٰذٰا ماکنز تُم الله فَانَهُمْ وَجُنُوبُهُمْ و ظُهُورُهُمْ هٰذٰا ماکنز تُم لِاقَدِه دخیره

۱. سورهٔ توبه، آیهٔ ۳۴ و ۳۵

میکنند و در مسیر الهی انفاق نمیکنند آنها را به عذاب دردناک بشارت بده. (و آن عذاب) در روزگاری است که آن دفینه ها را در آتش سرخ کنند و با آن پیشانیها و پهلوها و پشتهایشان را داغ نهند (و به ایشان بگویند) این است همان طلا و نقرهای که برای خود گنج کرده بودید اکنون رنج آن را به خاطر آنکه روی هم انباشته بودید بچشید.

عثمان گفت: ای ابوذر تو پیر و خرفت شده ای و عقلت را از دست داده ای، اگر همنشینی تو با رسول خدا نبود می کشتمت.

ابوذر فرمود: ای عثمان دروغ گفتی ؛ حبیبم رسول خدا عَیْا الله به من خبر داده که ای ابوذر تو را نمی توانند از دین برگردانند و نمی توانند که تو را بکشند. اما دربارهٔ عقلم و آنچه که در آن باقی مانده حدیثی از رسول خدا عَیْا الله شنیدم که دربارهٔ تو و خاندانت فرمود.

عثمان گفت: چه چیز از رسول خدا درباره من و خاندانم شنیدهای؟

ابوذر: شنیدم که رسول خدا عَلَیْ می فرمود: زمانی که آل ابی العاص به سی مرد برسند مال خدا را به ناحق تعسرف کرده و میان خود تقسیم نمایند، قرآن را به باطل تعبیر کنند، مردمان را به بندگی بگیرند، فاسقان را یاور خود سازنند و با صالحان و نیکان جنگ نمایند.

عثمان گفت: ای گروه اصحاب محمد آیا شماها این حدیث را از رسول خدا شنیدهاید؟

گفتند: نه! ما این حدیث را از آن حضرت نشنیدهایم.

عثمان گفت: علی ابن ابیطالب را به نزد من بیاورید. چون آن حضرت آمد عثمان به آن حضرت گفت: ای ابوالحسن نگاه کن ببین این مرد دروغگو چه میگوید. حضرت امیر المؤمنین علیه فرمود: ای عثمان بس کن و به او نسبت دروغ مبند من خود از رسول خدا میه استدم که می فرمود: آسمان سبز بر سر کسی سایه نینداخته و زمین بر کسی تیره نگشته که کسی راستگوتر از ابوذر باشد. اصحاب رسول خدا که حاضر بودند گفتند: ابوذر راست می گوید ما این حدیث را از رسول خدا شنیده ایم.

در این هنگام ابوذر گریه کرد و گفت: وای بر شماها، همه تان گردن هایتان را به سوی این مال دراز کرده و گمان می کنید که من بر رسول خدا می این می دروغ می بندم. سپس نگاهی به جمعیت کرد و گفت: چه کسی به تر از شماهاست؟

آنها گفتند: به نظر شما چه کسی بهتر از ماست؟

ابوذر گفت: من بهتر از شماما هستم.

جمعیت گفتند: تو میگویی که بهتر از ما هستی؟

گفت: بله! از آن روزی که از حبیبم رسول خدا عَلَیْ جدا شده ام همین لباس در تن من است در حالی که آن حضرت از من راضی بود ولی شماها بدعتهای زیادی در دین گذاشته اید که خداوند درباره آنها از شماها سوال خواهد کرد و از من سوال نخواهد کرد.

عثمان گفت: ای ابوذر به حق رسول خدا ﷺ از آنچه که از تو سوال میکنم به من جواب بده.

ابوذر گفت: به خدا سوگند اگر مرا به حق رسول خدا هم سوگند ندهی باز جواب تو را می دهم.

عثمان: كدام مكان را دوست دارى كه در آنجا باشى؟

ابوذر: مكه حرم خداوند و حرم رسول خدا را كه در آنجا خداوند را عبادت

اما ظاهراً «على عُلْتِيْلُةِ راست مى گويد» درست باشد.

نمایم تا مرگم فرا برسد.

عثمان: نه! تو در نزد من هیچ کرامتی نداری.

ابوذر: مدينه حرم رسول خدا سَلِيْلُهُ.

عثمان: نه! تو در نزد من هیچ کرامتی نداری.

ابوذر در این هنگام ساکت شد، عثمان گفت: از کدام جا بیشتر از همه متنفر هستی؟

ابوذر: از ربذه که در زمان کفر در آنجا بودهام.

عثمان: تو را به آنجا مىفرستم.

ابوذر: تو از من سوال کردی من هم راستش را به تو گفتم حال من از تو سوال میکنم و تو راستش را به من بگو.

عثمان: راستش را میگویم.

ابوذر: اگر مرا با لشگرت به سوی دشمن بفرستی، دشمنان مرا اسیر کنند و بعد بگویند ما او را آزاد نمیکنیم مگر آنکه یک سوم مالت را بدهی، آیا این کار را میکنی؟

عثمان: بله مىدهم و تو را آزاد مىكنم.

ابوذر: اگر بگویند: ما او را آزاد نمی کنیم مگر آنکه نصف مالت را بدهی، آیا این کار را می کنی؟

عثمان: بله مىدهم و تو را آزاد مىكنم.

ابوذر: اگر آنها بگویند ما او را آزاد نمیکنیم مگر آنکه همهٔ مالت را بدهی، آیا این کار را میکنی؟

عثمان: بله مى دهم و تو را آزاد مى كنم.

ابوذر: الله اكبر! روزى حبيبم رسول خدا سَيْنِ به من فرمود: اي ابوذر

حالت چگونه خواهد بود زمانی که از تو بپرسند کدام شهر را بیشتر از همه دوست داری و تو خواهی گفت مکه که حرم خداوند است و مدینه که حرم رسول خداست تا در آنجا خداوند را عبادت نمایم تا مرگم فرا برسد. به تو بگویند که تو در نزد ما هیچ احترام و کرامتی نداری؛ سپس از تو بپرسند که از کدام شهر بیش از همه نفرت داری؟ تو میگویی ربذه چرا که در زمان کفر و قبل از اسلام در آنجا بوده ام. در این هنگام تو را به آنجا تبعید کنند. عرض کردم: آیا این اتفاق می افتد؟ حضرت فرمود؟ آری سوگند به آن کسی که جان من در دست اوست اتفاق خواهد افتاد. عرض کردم: ای رسول خدا آیا در این هنگام شمشیر بر دوش گذاشته و در راه خداوند جهاد کنم؟ حضرت فرمود: نه! بلکه بشنو و سکوت اختیار کن اگر چه گوینده غلام حبشی باشد؛ که همانا خداوند درباره تو و عثمان آیه ای را نازل کرده است. عرض کردم: ای رسول خدا آن آیه کدام است؟ حضرت آیه فوق را قرائت فرمودند.

وَ إِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَ رَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةٍ وَ اسْمَعُوا قَالُوا سَمِعْنَا وَ عَصَيْنَا وَ أُشْرِبُوا في قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ قُلْ بِنْسَمَا يَأْمُرُكُمْ بهِ إيمَانُكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (٩٣)

9۳ منگامی که از شما عهد و پیمان گرفتیم و کوه طور را بر بالای سر شما برافر اشتیم، آن چیزهایی را که به شما داده ایم با قدرت بگیرید و خوب بشنوید. گفتند: شنیدیم و مخالفت کردیم. و دلهای آنها بر اثر کفرشان و با دوست داشتن گوساله مملو شده است. بگو: ایمانتان به شما چه دستور

بدى مىدمد اگرايمان داريد. ﴿ وَ أُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ ﴾ يعنى گوساله را دوست مى داشتند و آن را عبادت مى كردند و سپس مى گفتند كه از اولياء الله هستيم خداوند عزوجل به آنها فرمود: اگر شما اولياء الله هستيد همچنانكه ادعا مى كنيد ﴿فَتَمَنُّوُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ﴾ اپس آرزوى مرگ كنيد اگر راستگو هستيد.

زیرا در تورات آمده است که اولیاء الله آرزوی مرگ میکنند و از آن هیچ واهمهای ندارند.

قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ مُصَدَّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَ هُدىً وَ بُشْرِىٰ لِلْمُؤْمِنيِنَ ﴿٩٧﴾

مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَ مَلاَئِكَتِهِ وَ رُسُلِهِ وَ جِبْرِبِلَ وَ مَبِكَالَ فَـاإِنَّ اللَّـهَ عَـدُوًّ لِلْكَافِرِبِنَ (٩٨)

۹۷ ـ بگو: کسی که دشمن جبرتیل باشد (به راه خطا رفته است زیرا) او به اذن خداوند قرآن را بر قلب تو نازل کسرده است و کتابهای پیشینیان را تصدیق میکند و این هدایت و بشارت برای مومنان است.

۹۸ ـ کسی که دشمن خدا و ملائکه و رسولانش و جبرئیل و میکائیل باشد پس بدرستی که خداوند دشمن کافران است.

﴿ قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللَّهِ مُصَدِّقاً لِفَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَ هُدىً وَ بُشْرِيٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ لِفا بَيْنَ يَدَيْهِ وَ هُدىً وَ بُشْرِيٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾

این آیه درباره یهود نازل شده است، آنها به رسول خدا عَلَیْ میگفتند: ما در میان ملائکه دوستان و دشمنانی داریم.

رسول خدا عَيَيْنِهُ به آنها فرمود: دوستان و دشمنانتان كدامها هستند؟

١. سوره جمعه، آيه ٦.

گفتند: جبرئیل دشمن ماست چرا که او با عذاب می آید، اگر قرآن را میکائیل برای تو می آورد ما بر شما ایمان می آوردیم چرا که میکائیل دوست ماست؛ جبرئیل ملک نکبت و عذاب، و میکائیل ملک رحمت است.

پس خداوند این آیه را نازل کرد. ﴿ قُلْ مَنْ کَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِیلَ فَاإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَىٰ قَلْبِکَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقاً لِمَا بَیْنَ یَدَیْهِ وَ هُدیً وَ بُشْریٰ لِـلْمُؤْمِنِینَ مَنْ کَانَ عَدُوًّا لِلّٰهِ وَ مَلاٰئِکَتِهِ وَ رُسُلِهِ وَ جِبْرِیلَ وَ مِیکَالَ فَإِنَّ اللّٰهَ عَدُوًّ لِلْکَافِرِینَ ﴾.

وَ اتَّبَعُوا مَا تَتْلُوا الشَّيَاطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَ مُـاكَّفَرَ سُلَيْمَانُ وَ لَكِـنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ الشُّحْرَ وَ مَا أَنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَ مَارُوتَ وَ مَا يُعَلِّمُانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولًا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةً فَلَا تَكُفُّرْ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَ زَوْجِهِ وَ مَا هُمْ بِضَارُينَ بِهِ مِنْ أَحَدِ إِلاَّ بإذْنِ اللَّهِ وَ يَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَ لاَ يَنْفَعُهُمْ وَ لَقَدْ عَلِمُوا لَمَن اشْتَزاهُ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلاَقِ وَلَبِئْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ (١٠٢) ۱۰۲ \_ آنها از آنچه شیطانها در زمان سلیمان بر مردم میخواندند پیروی كردند ولى سليمان به خداكافر نشد. وليكن شيطانها همگى كافر شدند و به مردم جادوگری یاد دادند، و نیز از آنچه بر دو فرشتهٔ هاروت و ماروت در بابل نازل شد، پیروی کردند در حالی که آن دو به هیچ کس چیزی نمی آموختند، مگر اینکه می گفتند که ما برای امتحان آمده ایم بنا بر این کافر نشوید. از آن دو مطالبی را آموختند تا بین مرد و همسرش جدایی اندازند. آنها نمی توانند هیچ کس را بدون فرمان پروردگار ضرر رسانند. مطالبی آموختند که باعث ضررشان میشد و سود نمی بردند و خوب می دانستند

که هرکس چنین کند. در جهان آخرت بهرهای نخواهد داشت و چه زشت بود آنچه خود را به آن فروختند اگر میدانستند.

### **کارگری شیاطین برای حضرت سلیمان ﷺ**

از حضرت امام محمد باقر المنظير روايت شده كه فرمودند: حضرت سليمان المختبان و آدميان دستور داد كه خانه اى از شيشه براى او درست كنند و آن حضرت تكيه بر عصا داده و نظاره گر شياطين بود كه چگونه كار مىكنند و شياطين نيز به آن حضرت نگاه مىكردند و همديگر را مىديدند. حضرت سليمان متوجه شد كه در قُبّه اش مردى هست؛ بر سرش داد كشيد و گفت: تو كيستى؟

گفت: من کسی هستم که رشوه قبول نمیکنم و از پادشاهان نیز نمی ترسم. من ملکالموت هستم. و سپس جانش را گرفت. در حالی که بر عصایش تکیه داده بود و یک سال بر همان حالت ماند. کارگران کار میکردند و به آن حضرت نگاه میکردند. و نزدیک او میشدند تا اینکه خداوند موریانه را فرستاد و عصا را خورد و حضرت به زمین افتاد و آدمیان متوجه شدند که اگر جنیان علم غیب می دانستند یک سال تمام در عذاب کارگری نمی سوختند. پس جنیان از موریانه به خاطر آن کاری که با عصای حضرت سلیمان کردند تشکر نمودند و لذا نمی بینید که هر جا موریانه است در همانجا آب و گل نیز هست. چون سلیمان از دنیا رفت ، ابلیس سحر را درست کرده ، آن را نوشته و در طوماری پیچید ، و بر پشت آن طومار نوشت : این آن علمی است که آصف بن برخیا برای سلطنت سلیمان بن داود نوشته ، و این از ذخائر گذجینه های علم است ، هر کس چنین و چنان بخواهد ، باید چنین و چنان کند ، گذاه آن طومار را در زیر تخت سلیمان دفن کرد ، آنگاه ایشان را بدر آوردن آدردن

آن طومار راهنمائی کرد، سپس طومار را بیرون آورده و برای آنها خواند.

کفار گفتند: سلیمان با داشتن چنین سحری بر همهٔ ما مسلط گشته بود، ولی مؤمنین گفتند: نه، سلطنت سلیمان از ناحیه خدا و خود او بنده خدا و پیامبر او بود، پس خداوند آیه فوق را در خصوص همین مطلب نازل فرموده است. ا

## قصههاروت وماروت

محمد بن قیس گوید ما در مکه بودیم که عطاء از امام محمد باقر این درباره هاروت و ماروت سوال کرد امام باقر این فرمودند: ملائکه در هر روز و شب برای حفظ متوسطین زمین از بچههای آدم و جن از آسمان پائین می آیند و اعمال آنها را می نویسند و به آسمان بر می گردند؛ اهل آسمان از گناهان اهل زمین به ناله در آمده و از آنچه که از اهل زمین می دیدند و می شنیدند و به خاطر افترایی که بر خداوند تبارک و تعالی می بستند و جرئتی که بر گناه و معصیت داشتند بر اهل زمین عیب و ایراد می گرفتند و خداوند را از گفتهٔ آنها پاک و منزه می کردند. گروهی از ملائکه گفتند: پروردگارا! چرا به خاطر آنچه که آفریده هایت در روی زمین انجام می دهند و نسبت دروغ به تو می بندند، شهادت ناحق می دهند، مرتکب معاصی می شوند در حالی که آنها را از این اعمالشان نهی کرده ای بر آنها خشم و غضب نمی گیری؟ با آنها به حلم و بردباری رفتار می کنی در حالی که آنها در قبضهٔ قدرت تبو هستند و در

خداوند دوست داشت که ملائکه قدرت نافذ او را در آفریده هایش ببینند و

١. بحار الانوار، ج ٤٠، ص ٢٧٩؛ تفسير برهان، ج ١، ص ٢٧٩

بر ملائکه نعمت خود را بشناساند به اینکه امتیازی که به ملائکه داده به بقیه نداده و آنها را از گناه معصوم کرده و اطاعت کردن را در وجود آنها قرار داده است، لذا به ملائکه وحی نمود که از میان خود دو ملک را انتخاب نمائید تا آن دو را بر روی زمین بفرستم و از طبیعت آدمی مانند خوردن، آشامیدن، شهوت، حرص و آرزوهای طولانی در وجود آنها قرار داده تا مانند آدمیان در وی زمین زندگی کنند و سپس آن دو را در اطاعت خود امتحان نمایم.

ملائكه هاروت و ماروت راكه از بقيهٔ آنها بيشتر بر فرزندان آدم عيب و ایراد میگرفتند و عذاب الهی را برای آنها درخواست میکردند انتخاب نمودند. خداوند به آن دو وحی نمود به زمین بروید که در وجود شما از طبيعت آدمي مانند خوردن، آشاميدن، شهوت، حرص و آرزو قرار دادهام؛ سپس به آن دو فرمود: مواظب باشید که چیزی را شریک من قرار ندهید، نفس محترمی را که من آن را محترم شمردهام نکشید، زنا نکنید و شرب خمر نکنید. سیس پر دههای آسمان هفتگانه را بر داشت تا ملائکه قدرت خداوند را درباره آن دو ببینند؛ و آن دو را در صورت بشر و در لباس آنها در ناحیهٔ بابل فرود آورد. هاروت و ماروت ساختمانی را دیدند و به سوی آن رفتند چون به آنجا رسیدند زنی زیبارو و آرایش کرده را دیدند که خودش را با عطری خشیو معطر کرده بود و با رویی باز از آن دو استقبال کرد، چون نگاهشان به آن زن افتاد و با او سخن گفتند و به او نگاه کردند به خاطر آن شهوتی که خداوند در وجود آنها قرار داده بودعاشق زن شدند و خواسته قلبي خودشان را به آن زن بیان کردند.

زن به آن دو گفت: دینی دارم که سخت به آن پای بند هستم و به خاطر آن نمی توانم خواسته شماها را بر آورده کنم مگر آنکه به دین من در بیائید.

آن دو پرسیدند: دینت چیست؟

زن گفت: خدایی دارم که هر کس او را عبادت کند و برایش سجده نماید من می توانم آنچه را که از من خواسته برآورده کنم.

گفتند: خدای تو چیست؟

گفت: خدايم اين بت است.

آن دو نگاهی به هم کرده و گفتند: اکنون دو گناهی را که خداوند ما را از آن نهی کرده یکی زنا و دیگری شرک با هم در مقابل ماست؛ اگر این بت را سجده کنیم و عبادت نمائیم به خداوند شرک ورزیدهایم، اگر ما به خداوند شرک بورزیم مرتکب زنا هم می شویم؛ در این کشمکش درونی شهوت بر آنها غلبه کرد و به آن زن گفتند: قبول کردیم چه می خواهی؟

گفت: این شراب را بخورید که شما را به خواسته تان می رساند.

به خودشان گفتند این سومین گناه است که خداوند ما را از آنها نهی کرده بود ما مرتکب شرب خمر و شرک می شویم تا به زنا برسیم. آن دو به زن گفتند: به چه بلای بزرگی افتادیم وقتی که دعوتت را اجابت کردیم.

زن گفت: این حرفها را رها کنید، شراب بخورید، این بت را عبادت نمایید و برایش سجده کنید.

آن دو شراب خورده و بت را عبادت کردند چون خودشان را آماده کردند و زن نیز آماده شده بر آن دو وارد شد و خواستند آن عمل نامشروع را شروع کنند در این هنگام سائلی از در وارد شد، چون سائل را دیدند ترسیدند. سائل به آنها گفت: وضع ظاهری شما که بر این زن آرایش کرده و خوشبو و زیبا وارد شده اید آدمی را به شک و تردید می اندازد، شما دو نفر چه مردان بدی هستید و از میان آنها بیرون رفت.

زن گفت: به خدای خود سوگند میخورم که به من نزدیک نشوید چرا که آن مرد از حال شما آگاه گشت و جایگاهتان را شناخت، الان میرود و جریان شما را به دیگران خبر می دهد، قبل از اینکه آبرویمان برود و مفتضع گردیم او را بکشید سپس به نزد من آمده و به خواسته تان برسید و از این جهت خیالتان راحت باشد.

آن دو رفته مرد را پیدا کرده و او را کشته و به سوی زن برگشتند ولی او را ندیدند، لباسهایشان از تنشان فرو ریخت و لخت شدند، خداوند به آن دو وحی نمود: من شما را ساعتی به زمین فرستادم که با آفریدههایم باشید با چهار گناه بزرگ که شما را از آن نهی کرده بودم مرا نافرمانی کردید، از من هم شرم ننمودید در حالی که شما بیش از ملائکهٔ دیگر بر گناهان فرزندان آدم عیب و ایراد میگرفتید و خواستار عناب من بر آنها می شدید، من وجود شما را از طبیعت خودم ساختم و درخواست گناه را در وجودتان قرار نداده بودم و از مرتکب گناه شدن بازتان می داشتم، حال که شما را به خودتان واگذاشتم و قدرت گناه کردن را به شما دادم این چنین عمل کردید ؛ حال یکی از عنابهای دنیا یا آخرت را انتخاب کنید.

یکی از آن دو به دیگری گفت: چون به دنیا آمده ایم تا از شهوتهای دنیا بهره برده و به عذاب آخرت برسیم.

آن یکی گفت: عذاب دنیا کوتاه و پایانپذیر است اما عذاب آخرت پایانی ندارد پس ما عذاب آخرت را که شدیدتر از عذاب دنیایی است بر عذاب دنیایی ترجیح نمیدهیم.

پس آنها عذاب دنیا را اختیار کردند. آن دو به مردم بابل سحر را تعلیم دادند، خداوند آنها را از زمین بالا برده و در میان هوا سرنگون تا روز قیامت

آویخته و عذاب مینماید. <sup>۱</sup>

يًا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقُولُوا زَاعِنَا وَ قُولُوا انْـظُرْنَا وَ اسْـمَعُوا وَ لِـلَكَافِرِينَ عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٠٤)

۱۰۴ ـ ای کسانی که ایمان آورده اید نگونید راعنا بـلکه بگـوئید انـظرنا، و بشنوید و برای کافران عذاب دردناکی است.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقُولُوا رَاعِنا وَ قُولُوا انْظُرْنا ﴾ يعنى سخنان فساد آميز نگوييد بلكه بكوييد فهميديم.

مَا نَنْسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نَنْسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَلىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدبِرٌ (١٠٦)

۱۰۶ ـ هیچ آیهای را منسوخ یا ترک نمیکنیم مگر آنکه بهتر از آن یا همانند آن را میآوریم. آیا نمیدانی که خدا بر هر کاری تواناست؟

﴿نسها﴾ یعنی آیه و حکمش را ترک نمیکنیم و در این آیه ترک نسیان و فراموشی نامیده شده است.

﴿ أَوْ مِثْلِهَا ﴾ اين زيادي است، زيرا ﴿ نأت بخير مثلها ﴾ نازل شده است.

وَ مَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسْاجِدَ اللّهِ أَنْ يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَىٰ في خَـرَابِـهَا أُولِيْكَ مَاكَانَ لَهُمْ أَنْ يَدْخُلُوهَا إِلاّ خَائِفَينَ لَهُمْ فِي الدَّنْيَا خِزْيٌّ وَلَهُمْ فِي الأَخِرَةِ عَذَابٌ عَظيِمٌ (١١٤)

وَ لِيلَّهِ الْمَشْرِقُ وَ الْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَنَمَّ وَجُهُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَاسِعٌ

١. بحارالانوار، ج ٥٥، ص ٣١۶؛ تفسير عياشي، ج ١، ص ٥٢

عَليمٌ (١١٥)

11۴ ـ ستمکارتر از آنکه نگذاشت نام خدا در مسجدهای خدا برده شود، و در ویران ساختن آنها کوشید، کیست؟ روا نیست که در آن مسجدها به غیر از افراد بیمناک و ترسان داخل شوند و نصیبشان در دنیا خواری و در آخرت عذابی بزرگ است.

۱۱۵ ـ مشرق و مغرب از آن خداست. پس به هر جای که رو کنید، همان جا رو به خداست. خدا علم و رحمتش وسیع است.

﴿ وَ مَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسْاجِدَ اللّٰهِ أَنْ يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَ سَعَىٰ فِي خَرَابِهَا ﴾ هنگامی كه قریش مانع شدند كه رسول خدا عَلَیْلَ داخل مكه شوند این آیه نازل شد.

﴿ وَلِلّٰهِ الْمَشْرِقُ وَ الْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُولُّوا فَثَمَّ وَجْهُ اللّٰهِ ﴾ اين آيه درباره نمازهای مستحب نازل شده است. يعنی در هنگام سفر آن را به هر طرف که خواستی به جا بياور.

و اما درباره نمازهای واجب میفرماید: ﴿ وَ حَـیْثُ مُاکُـنْتُمْ فَـوَلُّوا وُجُوهَکُمْ شَطْرَهُ ﴾ ایعنی نمازهای واجب را به سوی قبله بخوان.

وَ إِذِ ابْتَلَىٰ إِبْرَاهِهِمَ رَبَّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ فَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَ مِنْ ذُرِّيْتِي فَالَ لاَ يَنْالُ عَهْدِي الظَّالِمِهِنَ (١٢٤) وَ إِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثْابَةً لِلنَّاسِ وَ أَمْناً وَ اتَّخِذُوا مِنْ مَقَّامِ إِبْرَاهِهِمَ مُصَلَّى وَ عَهِدُنَا إِلَىٰ إِبْرَاهِهِمَ وَ إِسْمَاعِهِلَ أَنْ طَهَرًا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَ الْعَاكِفِهِنَ وَ الرُّكَعِ السُّجُودِ (١٢٥)

١. سورهٔ بقره، أيهٔ ١٢۴. هر كجاكه باشيد رويتان را بجانب (مسجدالحرام) بگردانيد.

وَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِهِمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَداً آمِناً وَ ارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الثَّمَرَاتِ مَنْ آمَن مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الآُخِرِ قَالَ وَ مَنْ كَفَرَ فَأُمَنَّعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُّهُ إِلَىٰ عَذَابِ النَّارِ وَبِنْسَ الْمَصِيرُ (١٢٦)

۱۲۴\_و (به خاطر آورید) هنگامی که خدا ابراهیم را به اموری امتحان فرمود و او نیز همه را به جای آورد، خدا به او فرمود: من تو را به پیشوایی خلق برگزینم، ابراهیم عرض کرد: به فرزندان من چه؟ فرمود: عهد من به مردم ستمکار نمی رسد.

۱۲۵ و (به خاطر آورید) هنگامی که ما خانهٔ کعبه را محل بازگشت و مرکز امن برای مردم قرار دادیم و (دستور داده شد که) مقام ابراهیم را جایگاه پرستش خدا قرار دهید و به ابراهیم و اسماعیل سفارش کردیم که حرم مرا (از بت) پاکیزه دارید برای اهل ایمان که به طواف و اعتکاف حرم آیند و در آن نماز و طاعت خدا را به جای آورند.

179 \_ و (به خاطر آورید) هنگامی که ابراهیم عرض کرد: پروردگارا، این شهر را محل امن و آسایش قرار ده و اهلش را که ایمان به خدا و روز قیامت آورده اند از انواع روزی ها بهره مند ساز، خدا فرمود: و هر کس که سپاسگزار نباشد و کفر بورزدگر چه او را در دنیا کمی بهره مند سازیم، لکن در آخرت او را با آتش دوزخ گرفتار نمائیم که آن بد منزلگاهی است.

#### سنت حنفته

﴿ وَ إِذِ ابْتَلَىٰ إِبْرُ اهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمُاماً ﴾ خداوند ابراهيم التَّلِ را در هنگام خواب به ذبح فرزندش امر كرد و چگونگي آن را خداوند در خواب به او نشان داد و ابراهيم التَّلِ در هنگام بيداري تصميم بر آن گرفت چون خواست كه نيتش را عملي نمايد خداوند به او امر فرمود: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾

ابراهیم گفت: ﴿ وَ مِنْ ذُرِّیَّتِی قَالَ لا یَنْالُ عَهْدِی الظّّالِمِینَ \* یعنی عهد من به پیشوای ستمکار نمی رسد سپس حنفیّت را که همان طهارت بود بر او نازل کرد که آن طهارت ده جز بود که پنج جز آن در سر و پنج جز دیگر آن در بدن بود. پس آن پنج تایی که در سر است عبارتند از: کوتاه کردن شارب، بلند گذاشتن ریش، چیدن موی زائد، مسواک کردن و خلال نمودن ؛ و اما آن پنج تایی که در بدن است عبارتند از: از بین بردن موی زائد بدن، ختنه کردن کوتاه کردن ناخنها، غسل کردن از جنابت و طهارت نمودن با آب؛ اینها سنت کوتاه کردن ناخنها، غسل کردن از جنابت و طهارت نمودن با آب؛ اینها سنت می دود. و این فرمایش الهی است که می فرماید: ﴿ وَ اتّبَعَ مِلَّةَ إِبْرُ اهِیمَ خَنیفاً \*

﴿ مَثَابَةً ﴾ يعني برگشت به سوي آن.

﴿ طَهِّزا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَ الْعَاكِفِينَ وَ الرُّكَّعِ السُّجُودِ ﴾

امام صادق علي ميفرمايد: يعنى مشركان را از آن دور گردان.

و فرمود: چون ابراهیم الی کعبه را بنا کرد و مردم حج به جا آوردند کعبه از مشرکان و اعمال آنها به خداوند متعال شکایت کرد. خداوند به آن وحی نمود در آخرالزمان قومی را بر میگزینم که تو را از بتان پاک میکنند و مشرکان را از تو دور میگردانند.

﴿ وَ ارْزُقُ أَهْلَهُ مِنَ الثَّمَرٰاتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ اللَّخِرِ ﴾ ابراهيم عليه از پروردگار خواست روزی هر کس را که به او ايمان آورده است برساند ؛ خداوند فرمود: ای ابراهيم روزی کافران را نيز می دهم. ﴿ فَأُمّ تَعُهُ قَلِيلاً ثُمّ أَضْطَرُ هُ إِلَىٰ عَذَابِ النَّارِ وَ بِئْسَ الْمَصِيرُ ﴾ گر چه او را

در دنیا کمی بهرهمند سازیم، لکن در آخرت او را با آتش دوزخ گرفتار نمائیم که آن بد منزلگاهی است.

وَ إِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِهِمُ الْقَوْاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَ إِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَـقَبَّلُ مِـنَّا إِنَّكَ أَنَّتَ السَّميعُ الْعَلِيمُ (١٢٧)

۱۲۷ ــ و (به خاطر بیاورید) هنگامی که ابراهیم و اسماعیل پایه های کعبه را بالا میبردند، میگفتند: پروردگارا از ما قبول بـفرما، کــه تــو شــنوا و دانــا

هستی.

### ابراهيم وساختنكعبه

امام صادق النيلا مى فرمايد: ابراهيم النيلا در شام سكونت داشت. هنگامى كه اسماعيل النيلا از هاجر به دنيا آمد از اين جريان به ساره غم و اندوه شديدى روى داد چرا كه او داراى فرزند نبود، لذا دربارهٔ هاجر ابراهيم النيلا را انيت و آزار مى داد و ابراهيم غمگين شده و به خداوند شكايت كرد. خداوند عزوجل به او وحى فرستاد: مثل زن مانند دندهٔ كج است كه اگر آن را ترك كنى از او بهرهمند مى شوى و اگر آن را راست كنى، مى شكند. و به آن حضرت دستور داد كه اسماعيل و مادرش را از آن شهر بيرون بياورد.

ابراهیم گفت: پروردگارا! به چه جائی ببرم؟

فرمود: به سوی حرم و مکان امنم و اولین جائی که در روی زمین ساخته ام که مکه می باشد.

پس خداوند جبرئیل را با براق فرستاد و اسماعیل، هاجر و ابراهیم الله را به سوی مکه برد. ابراهیم الله به هر مکان نیکوئی که در آنجا درختان و نخلستان و زراعت بود میرسید از جبرئیل میپرسید: آیا اینجاست؟ و

جبرئیل میگفت: اینجا نیست برو. تا اینکه به مکه رسید و آنها را در محل خانهٔ کعبه گذاشت. ابراهیم النال با ساره عهد کرده بود که از براق پائین نیاید تا به سوی او برگردد.

هنگامی که در آن مکان فرود آمدند، هاجر بر روی درختی که در آنجا بود عبائی انداخت و با اسماعیل در زیر سایهٔ آن قرار گرفتند. زمانی که ابراهیم عبائی انداخت و با اسماعیل در زیر سایهٔ آن قرار گرفتند. زمانی که ابراهیم علی آنها را در آنجا گذاشت و خواست که به سوی ساره برگردد، هاجر که خود را در آن مکان تنها دید گفت: ای ابراهیم! برای چه ما را در جائی که هیچ مؤنس و آب و زراعتی نیست تنها میگذاری؟

بعد از این دعا ابراهیم به راه خود ادامه داد و هاجر با اسماعیل در کنار آن مکان ماند. چون خورشید بالا آمد، اسماعیل علیه شد و آب خواست، هاجر برخاست و در جائی که محل سعی است به دنبال آب گشت و فریاد زد: آیا در اینجا همدم و مونسی هست؟

١. ابراهيم، آية ٣٧

همچنانکه به دنبال آب میگشت از اسماعیل دور گشته بود و دیگر اسماعیل را نمیدید تا اینکه به بالای کوه صفا رسید، در بیابان سرابی دید و گمان کرد که در آنجا آب هست، لذا به طرفش رفت تا به مروه رسید و دوباره اسماعیل از نظرش غایب شد همچنانکه چشمانش را به دنبال آب میگرداند در طرف صفا مجدداً سرابی دید و به جانب صفا دوید، وقتی که متوجه شد آب نبوده لذا دوباره همان مسیر را برگشت تا اینکه هفت مرتبه مابین صروه و صفا را رفت و برگشت چون بار هفتم که به مروه رسید و به اسماعیل نگاه کرد مشاهده نمود که آب از زیر پاهایش بیرون آمده است پس برگشت و در اطراف آب ریگی جمع کرد تا جاری نشود و برای همین آن آب را زمزم میگویند.

قبیلهٔ «جُرْهُمْ» در بیابان عرفات و ذی المجاز سکونت داشتند. هنگامی که آب در مکه ظاهر گشت پرندگان و حیوانات در آن مکان به رفت و آمد پرداختند، چون قبیلهٔ جرهم پرواز پرندگان را به سوی مکه مشاهده کردند آنها را تعقیب نموده به درهای رسیدند که در آنجا زنی به همراه بچهای در زیر سایهٔ درختی بسر می برد و آب در کنار آنها پیدا شده است.

پس به هاجر گفتند: تو کیستی؟ شأن و مقام تو و بچه چیست؟

هاجر گفت: من مادر بچهٔ ابراهیم خلیل الرحمان هستم، و این فرزند او است و خداوند به او دستور داده است که ما را در این مکان جای دهد.

گفتند: ای زن پر خیر و برکت آیا به ما اجازه میدهی که در نزدیک شما سکونت داشته باشیم؟

هاجر گفت: صبر كنيد تا ابراهيم بيايد.

هنگامی که در روز سوم ابراهیم التلا آمد، هاجر گفت: ای خلیل الله در اینجا

قومی به نام جُرْهُمْ هستند که از تو میخواهند به آنها اجازه فرمائی تا در نزدیکی ما سکونت داشته باشند، آیا به آنها اجازه میفرمائید؟

ابراهيم للنُّلْإ فرمود: آرى!

پس هاجر به آنها اجازه داد که در نزدیکی آنها سکونت کنند. قوم جُرْهُمْ خیمه ها را برپا ساختند و هاجر و اسماعیل با آنها انس گرفتند. چون برای بار سوم ابراهیم علیه به دیدن هاجر و اسماعیل آمد مردمان زیادی را در اطراف آن دو دید و لذا خوشحال و شادمان شد.

اسماعیل التَّلِهِ بزرگ شد و هر کدام از قبیلهٔ جرهم یک یا دو گوسفند به اسماعیل التَّلِهِ بخشیدند و این مادر و فرزند از آن گوسفندان زندگی خود را میگذراندند.

هنگامی که اسماعیل به مردی رسید خداوند به ابراهیم علی الله امر کرد که خانهٔ خدا را بنا کنند. ابراهیم علی گفت: پروردگارا! در کدام بقعه بنا کنیم؟

خداوند فرمود: در آن بقعه ای که قبه ای بر آدم نازل کردم پس حرم نورانی شد و آن قبه تا روز طوفان همچنان برپا بود تا اینکه در زمان نوح علیه دنیا غرق شد و غرق شد و خداوند آن را به آسمان برد و همه دنیا به جز مکان کعبه غرق شد و لذا آن مکان بیت العتیق نامیده شد چرا که از غرق شدن آزاد شد.

پس هنگامی که خداوند عزوجل ابراهیم را به ساختن کعبه فرمان داد او ندانست که خانه را در کدام مکان بنا کند پس خداوند جبرئیل الی را فرستاد تا جای خانه کعبه را برای ابراهیم خط بکشد. و خداوند ستونهای آن را از بهشت فرستاد. و آن حجری (سنگ) را که خداوند بر آدم فرستاده بود از برف سفیدتر بود پس آنقدر دست کفار به آن رسید تا اینکه سیاه شد. ابراهیم الی خانه را بنا می کرد و اسماعیل سنگ از ذی طوی می آورد تا اینکه نه ذراع آن را

بالا برد. سپس خداوند جای حجرالاسود را به او نشان داد. ابراهیم علیه آن را از جایش بیرون آورد و آن را در جای اولش قرار داد که الان نیز همانجاست.

برای خانه دو در از جانب مشرق و مغرب قرار داد. و آن دری که به سوی مغرب است را مستجار گویند. سپس بر سقف آن چوب گذاشت و روی آن انخر که گیاهی خوشبوست ریخت. هاجر عبائی را که همراه خود داشت بر در آن آویخت که خودشان در زیر آن عبا به سر میبردند و از گرمای آفتاب به سایهٔ آن پناهنده می شدند.

هنگامی که آن را بنا کردند و دربش را به پایان رساندند ابراهیم الیابی و اسماعیل اعمال حج را به جا آوردند. جبرئیل الیابی در روز هشتم ذی الحجه نازل شد و گفت: ای ابراهیم! بپا خیز و آبی برای خود آماده کن چرا که در منی و عرفات آبی نیست و به همین خاطر به روز هشتم ترویه می گویند. سپس ابراهیم ایابی را به سوی منی برد و شب را در آنجا ماندند. و اعمال حج را همانطور که آدم الیابی انجام داده بود ابراهیم الیابی نیز انجام داد.

ابراهیم النی منگامی که از بناء کعبه فارغ شد، گفت: ﴿ رَبِّ اجْعَلْ هٰذَا بَلَداً آمِناً وَ ارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الثَّمَرٰ اتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ ا پروردگارا! این شهر را مکانی ایمن و آسوده قرار بده، اهلش را و هر کسی را که به خداوند و روز جزاء ایمان بیاورد از میوه ها و ثمراتش روزی بفرما.

امام علیه فرمود: مقصود میوهٔ دلهاست یعنی محبت ایشان را در دل مردم قرار بده تا به سوی آنها روی بیاورند. ۲

١. سوره بقره، أية ١٢۶.

بحار الانوار، ج ۱۲، ص ۹۷ و ج ۹۶، ص ۳۶؛ قصص الانبیا، جزائری، ص ۱۲۲؛ تفسیر برهان، ج ۱، ص ۳۳۱؛ نور الثقلین، ج ۱، ص ۱۲۴

رَبَّنَا وَ ابْعَثْ فَبِهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ يُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (١٢٩)

۱۲۹\_ پروردگارا در میان آنها پیامبری از خودشان مبعوث نما تا آیات تو را برای آنها بخواند و کتاب و حکمت را به آنها بیاموزد و پاکیزهشان گرداند

بادرستي كه تو عزيز و حكيم هستي.

﴿ رَبَّنَا وَ ابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آياتِكَ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ يُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ يعنى از فرزندان إلى الحكيام الله المحكمة و يُزكِيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ الله يعنى از فرزندان إسماعيل المنظ رسولى معوث نما و براى همين حضرت رسول مَنْ فَيُقَافُ فرمود: من بادعاى پدرم ابراهيم النظ به دنيا آمدهام. الله

فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ فَقَلِ الْهُتَدَوَّا وَ إِنْ تَوَلَّوْا فَـانِّمَا هُـمْ فـي شِـفَاقٍ فَسَيَكُفْهِكَهُمُ اللَّهُ وَ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلْهِمُ (١٣٧)

صِبْغَةَ اللَّهِ وَ مَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً وَ نَحْنُ لَهُ عَابِدُونَ (١٣٨)

۱۳۷\_اگر آنها نیز همانند شما ایمان بیاورند به تحقیق هدایت یافتهاند و اگر روی برگردانند از حق جدا شدهاند و خداونند شرشان را از تنو بسرطرف می کند که او شنونده و داناست.

۱۳۸ ـ رنگ خدایی بپذیرید، چه رنگی از رنگ خدایی بهتر است؟ ما فقط او را عبادت میکنیم.

> ﴿ فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ ﴾ يعنى در كفر هستند. ﴿ صِبْغَةَ اللَّهِ وَ مَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً ﴾ كه مراد اسلام است.

١. من لا يحضره الفقيه، ج ٢، ص ٣٤٩؛ امالى شيخ طوسى، ص ٣٧٩؛ تاويل الآيات الظاهره،
 ص ٨٣ دعائم الاسلام، ج ١، ص ٣٣؛ شواهد التنزيل، ج ١، ص ٢١٢؛ الطرائف، ج ١، ص ٧٨؛
 العمده، ص ٣٥٥؛ كشف اليقين، ص ٢١٢؛ مستطرفات السرائر، ص ٤٢٠

سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلاَهُمْ عَنْ قِيْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا قُـلُ لِـلَٰهِ الْمَشْرِقُ وَ الْمَغْرِبُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقْهِمِ (١٤٢) وَكَذْلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شَهَذَاءَ عَلَى النَّاسِ وَ يَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً وَ مَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ التِّي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ وَ إِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى الذَّبِنَ هَذَى اللَّهُ وَ مَا كَانَ

قَدْ نَرَىٰ تَقَلَّبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُوَلَٰتِنَّكَ قِبْلَةٌ تَرْضَاهَا فَوَلُ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَشْجِدِ الْحَرَامِ وَ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَ إِنَّ اللَّهْ بِنَافِلٍ أُوتُــوا الْكِــتَابَ لَـيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْمَحَقَّ مِنْ رَبِّهِمْ وَ مَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَـمَّا يَعْمَلُونَ (۱۴۴)

اللُّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُفِّ رَحِيمٌ (١٤٣)

وَ لَئِنْ أَتَيْتَ اللَّذِبِنَ أُوثُوا الْكِتَابَ بِكُلِّ آيَةٍ مَا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ وَ مَا أَنْتَ بِــَـْابع قِيْلَتَهُمْ وَ مَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعِ قِبْلَةَ بَعْضٍ وَلَئِنِ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا لَحاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذَا لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴿١٤٥)

الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَـمَا يَعْرِفُونَ أَبْـنَاءَهُمْ وَ إِنَّ فَـرِيقاً مِـنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ (١٤٦)

الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْثَرِينَ (١٤٧)

وَ لِكُلِّ وِجْهَةٌ هُوَ مُوَلِّبِهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُـمُ اللَّـهُ جَميعاً إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدبِرٌ (١٤٨)

وَ مِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلٌ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَزامِ وَ إِنَّهُ لَـلْحَقُّ مِـنْ رَبِّكَ وَ مَا اللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿١٤٩)

وَ مِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلَّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ

فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِنَلاَ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً إِلاَّ اللَّهِنَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ
فَلا تَخْشُوهُمْ وَ اخْشُونِي وَ لِأَتِمَّ يَعْمَتي عَلَيْكُمْ وَ لَعَلَكُمْ تَهْتَدُونَ (۱۵۰)

1۴۲ - بزودی مردم بی خرد می گویند: چه چیز باعث شد که مسلمین از قبلهای که بر آن بودند (از بیت المقدس) روی به کعبه آوردند؟ بگو: مشرق و مغرب برای خداست و هر که را خواهد به راه راست هدایت می کند.

1۴۳ - و ما همچنین شما را نیز امت میانهای قرار دادیم تا گواه مردم باشید و پیغمبر نیز گواه شما باشد. و ما قبلهای را که به سوی آن بودی (بیت المقدس) تغییر دادیم تا آنها را بیازماییم و آنهایی را که از پیغمبر خدا پیروی می کنند از آنان که عقب گرد می کنند شناخته شوند، و این تغییر قبله برای غیر هدایت یافتگان خدا بسی دشوار بود. و خداوند اجر ایمانتان را تباه غیر هدایت یافتگان خدا بسی دشوار بود. و خداوند اجر ایمانتان را تباه غیر هدایت یافتگان خدا بسی دشوار بود. و خداوند اجر ایمانتان را تباه نمی گرداند که خداوند دلسوز و مهربان مردم است.

۱۴۴ ـ ما توجه تو را به سوی آسمان می بینیم و البته روی تو را به قبلهای که به آن خشنود شوی میگردانیم، پس روی خودت را به سوی مسجدالحرام نما، و هر کجا که باشید رویتان را به سوی آن کنید. و اهل کتاب به خوبی می دانند که این تغییر قبله به حق و راستی از جانب خداست و خدا از اعمال آنها غافل نیست.

۱۴۵ ـ و تو (ای پیغمبر) اگر هرگونه دلیل و برهانی برای اهل کتاب بیاوری از قبلهٔ آنان پیروی نخواهی کرد و حتی از قبلهٔ آنان پیروی نخواهی کرد و حتی بعضی از آنها از قبلهٔ دیگری پیروی نمیکنند، و اگر تو پس از این آگاهی از هوسهای آنها پیروی کنی، بدرستی که در این هنگام از ستمکاران خواهی بود.

۱۴۶ ـ کسانی که به آنها کتاب آسمانی دادهایم، او را همانند فـرزندانشـان

میشناسند. ولکن گروهی از آنان حق راکتمان میکنند در صورتی که علم به آن دارند.

۱۴۷ ـ حق همان است که از طرف خدا به سوی تو آمد، پس هیچ شک و تردید به خودت راه مده.

۱۴۸ - هر کسی را راهی به سوی حق است که بدان راه می یابد پس به سوی خیرات بشتابید که هر کجا باشید همهٔ شما را خداوند حاضر می کند بدرستی که خداوند بر هر چیزی تواناست.

۱۴۹ ـ و از هر کجا (و به سوی هر دیار) بیرون شدی (در هنگام نماز) روی به جانب کعبه کن، که این دستور حقی از جانب خداوند است، و خدا از آنچه که انجام می دهید غافل نیست.

10۰ ـ و از هر جا و به هر دیار بیرون شدی روی به جانب کعبه کن؛ و شما هم هر کجا که بودید بدان جانب روی کنید تا مردم به جز ستمکاران دلیلی بر علیه شما نداشته باشند ؛ از آنها نترسید و تنها از من بترسید، نعمتم را بر شما تمام می کنم شاید که هدایت یابید.

﴿ سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلاَّهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا ﴾ اين آيه مؤخر از آيه ﴿ قَدْ نَرىٰ تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلَنُولِيَّنَكَ قِبْلَةً تَرْضَاهًا ﴾ مىباشد چراكه اول اين آيه نازل شده سيس آيه ﴿ سَيَقُولُ السُّفَهَا ﴾ مىباشد چراكه اول اين آيه نازل شده سيس آيه ﴿ سَيَقُولُ السُّفَهَا ﴾ من النَّاسِ مَا وَلاَّهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهًا ﴾ نازل كرديده است.

علت نزول این آیه آن بود که یهود بر رسول خدا ﷺ ایراد گرفته و میگفتند: تو از ما پیروی میکنی چرا که به قبله ما نماز میخوانی.

رسول خدا مَيَّ اللهُ از اين حرف يهوديان به شدّت غمگين شد و در نيمه شبي

از خانه بیرون آمده و منتظر امر الهی در این باره شد، ولی وحی نازل نشد؛ چون روز بعد شد حضرت در مسجد بنی سالم نماز ظهر را با مردم می خواند چون دو رکعت نماز را خواند جبرئیل نازل شده و بازوی حضرت را گرفت و به سوی کعبه گرداند و خداوند این آیه را نازل کرد: ﴿ قَدْ نَریٰ تَقَلُّبَ وَجُهِکَ فِي السَّماءِ فَلَنُولِّيَنَّکَ قِبْلَةً تَرْضاها فَولِّ وَجُهَکَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرامِ \* پس حضرت دو رکعت دیگر نماز ظهر را به سوی کعبه خواند. یهودیان و نادانان چون متوجه شدند گفتند: چرا از قبله اولی که به سوی آن نماز می خواندید روی برگرداندید.

حضرت بعد از آنكه در مكه به مدت سيزده سال و بعد از هجرت خود به مدينه به مدت هفت ماه به سوى بيت المقدس نماز خواند، خداوند قبله را به سوى بيتالله الحرام برگرداند و سپس اين آيه نازل شد: ﴿ وَ حَيْثُ مَاكُنْتُمْ فَوَلُوا وَجُوهَكُمْ شَطْرَهُ لِئَلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ إِلا الذين ظَلموا منهم ﴾ كه ﴿ إلا ﴾ به معناى ﴿ و لا ﴾ است نه به معناى استثناء.

﴿ وَكَذُٰلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً ﴾ يعنى ائمه اى عادل قرار داده است كه واسطه بين رسول خدا و مردم هستند؛ دليل اين مطلب خطاب قرار دادن ائمه الملكي در سوره حج است كه مى فرمايد: ﴿ لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ ﴾ العنى ائمه ﴿ وَ تَكُونُوا ﴾ شما ائمه الملكي ﴿ شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ آ. و همچنين آيه ﴿ و كذلك جعلناكم أئمة وسطا ﴾ نازل شده است.

ا. سورهٔ حج، آیهٔ ۷۸؛ که رسول گواه بر شما (ائمه) میباشد.
 ۲. سورهٔ حج، آیهٔ ۷۸؛ و شما ائمه گواه بر مردم باشید.

إِنَّ الصَّفَا وَ الْمَرْوَةَ مِنْ شَغائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلاْ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطُّوَّفَ بِهِمَا وَ مَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً فَإِنَّ اللَّهُ شَاكِرٌ عَلَيْمَ (١٥٨) إِنَّ الدَّيِنَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَ الْهُدىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَٰئِكَ يَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَ يَلْعَنْهُمُ اللَّاعِنُونَ (١٥٩)

۱۵۸ ـ همانا صفا و مروه از شعائر الهی است پس کسی که حج خانهٔ خدا و یا عمره را بجا می آورد، منعی ندارد که بر آن دو طواف نماید و کسی که خیری را انجام دهد همانا خداوند سپاسگزار و داناست.

۱۵۹ ـ کسانی که آنچه از دلایل آشکار و وسیلهٔ هدایتی را که نازل کردهایم کتمان کنند، بعد از آنکه برای مردم در کتاب روشن نمودیم خداوند آنها را لعنت مرکند و لعنت کنندگان نیز آنها را لعنت مرکنند.

﴿ إِنَّ الصَّفَا وَ الْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْـتَمَرَ فَـلاْ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطَّوَّفَ بِهِمَا ﴾

قریش بتهایشان را در بین صفا و مروه قرار میدادند و در هنگام سعی
آنها را مسح کرده و زیارتشان مینمودند. رسول خدا در غزوهٔ حدیبیه با
مشرکان شرط کرد که در سال آینده سه روز کعبه را از بتها خالی کنند تا
قضای عمره را به جا بیاورند سپس به مدینه برگشتند، چون سال آینده که
سال هفتم هجری شد حضرت به خاطر به جا آوردن قضای عمره سال گذشته
وارد مکه شد به قریش فرمود: بتهایتان را از میان صفا و مروه بردارید تا ما
سعی خودمان را به جا بیاوریم. قریش بتهایشان را برداشتند و رسول خدا
آرسول خدا سعی بین صفا و مروه را به جا آوردند، اما در این میان مردی نتوانست
با رسول خدا سعی خود را به جا بیاورد و قریش هم بعد از تمام شدن سعی
پیامبر بتها را به سر جای اولشان برگرداندند ؛ آن مرد به نزد رسول خدا

عَيَّا أَهُ اللهِ وَكُفت: قريش بتهايشان را به صفا و مروه برگردانده اند در حالى كه من سعى خودم را انجام نداده ام خداوند عزوجل اين آيه را نازل كرد: ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَ الْمَرْ وَ ةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطَّوَّ فَي بِهِ مَا ﴾ يعنى كه بتها در صفا و مروه بودند.

﴿ أُولَٰئِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَ يَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ ﴾

هر جن و انسى كه خداوند بر او لعنت مىفرستد لعنت كنندگان نيز بر آنها لعنت مىفرستند.

وَ مَثَلُ الَّذِبِنَ كَفَرُواكَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لاَ يَسْمَعُ إِلاَّ دُعَاءً وَ نِذَاءً صُمِّ بُكُمْ عُمْىٌ فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ ۚ (١٧١)

۱۷۱ ـ مثل آنهایی که کفر ورزیدند همانند کسی است که صدا میزند ولی آنها چیزی جز سر و صدائی تمیشنوند، آنها کر و لال و نابینایانی هستند که چیزی را درک نمیکنند.

﴿ وَ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلاَّ دُعَاءً وَ نِدَاءً صُمَّ بُكُمُ عُمْيُ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ هنگامی که صاحب چهارپایانی آنها را فرا می خواند صدا را می شنوند ولی نمی دانند که او چه می خواهد و همچنین کفار زمانی که بر آنها قرآن خوانده می شود و ایمان بر آنها عرضه می گردد مانند همان چهارپایان صدا را می شنوند ولی معنای آن را نمی دانند و در ک نمی کنند.

إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَ الدَّمَ وَ لَحْمَ الْخِنْزِبِرِ وَ مَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَـمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَ لاَ غَادٍ فَلاَ إِنَّمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (١٧٣) ۱۷۳ - همانا خداوند مردار و خون و گوشت خوک و آنچه راکه به غیر از نام خداوند ذبح شده را حرام کرده است ؛ پس کسی که مضطر شد به غیر از باغی و به غیر ستمگر بودن هیچ گناهی بر او نیست، همانا که خداوند بخشنده و مهربان است.

﴿باغ﴾ يعنى كسى كه غير خداوند را اطاعت مىكند.

عاد په یعنی کسی که بر حق مردم تجاوز کرده و راه را بر آنها میبندد.

أُولَٰذِكَ اللَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّلاٰلَةَ بِالْهُدَىٰ وَ الْعَذَابَ بِالْمَغْفِرَةِ فَمَا أَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّارِ (١٧٥)

۱۷۵ ـ آنهایی که ضلالت و گمراهی را با همدایت و عداب را بـا مـغفرت میخوند، پس چه مقدار بر آتش جهنم شکیبا هستند.

﴿ فَمَا أَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّارِ ﴾ يعني چه چيزي به آنها اين جرات را داد.

لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَ الْمَغْرِبِ وَ لَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ إِللَّهِ وَ الْبَيْوِ وَ الْمَلَائِكَةِ وَ الْكِتَابِ وَ النَّبِيِّينَ وَ آتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبُهِ إِللَّهِ وَ الْبَيْوِ فَ الْمَالِئِكَةِ وَ الْكِتَابِ وَ النَّبِيِّينَ وَ آتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبُهِ ذَوِي الْقُرْبِي وَ الْمَائِلِينَ وَ فِي الرَّفَا ذَوِي الْقُولُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَامَدُوا وَ اللهُ أَنَّامَ النَّالُ وَ فَي الرَّفَا اللهُ اللهُ وَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

۱۷۷ ـ نیکی این نیست که روی خود را به سوی. نیکی آن است که انسان به خدا و روز قیام \* ایمان آورد، و ثروت خود راکه مورد س یتیمان و فقرا و درماندگان و سؤال کسنندگان و بسرای آزادی بسردگان انفاق نماید و نماز بپا دارد و زکات دهد و با هر که پیمان بسته، بموقع وفا کناد و هنگام فقر و بیماری و در موقع جنگ شکیبا باشد. آنها کسانی هستناد که راست میگویند و آنها پرهیزگاران میباشند.

﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَ الْمَغْرِبِ وَ لَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ آن اذ شروط ايمان كه همان تصديق است مي باشد.

﴿ وَ الصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَ الضَّرُّاءِ ﴾ يعنى در گرسنگى، تشنكى، ترس و مريضى صبر مىكنند.

﴿ وَ حِينَ الْبَأْسِ ﴾ يعنى در هنگام قتل.

يَا أَيُهَا الَّذَبِنَ آمَنُواكُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِطاصُ فِي الْقَتْلَىٰ الْحُرُّ بِـالْحُرُّ وَ الْـعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَ الْأَنْثَىٰ بِالْأَنْثَىٰ فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخبِهِ شَيْءٌ فَاتَبْاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَ أَذَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانِ ذَلِكَ تَخْفَبِفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَ رَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلْبِمٌ (١٧٨)

وَ لَكُمْ فِي الْقِضَاصِ حَيَاةً يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ (۱۷۹)

۱۷۸ ـ ای کسانی که ایمان آورده اید حکم قصاص در مورد کشته شدگان بر شما نوشته شده است که شخص آزاد در برابر شخص آزاد و بنده در برابر بنده و زن در برابر زن قصاص شوند ؛ پس کسی که چیزی از سوی برادرش به او بخشیده شد (قصاص نکرد) باید از راه معروف پیروی کند و (دیه) را به نیکی پرداخت کند که آن تخفیف و رحمتی از جانب پروردگارتان است، و کسی که بعد از آن تجاوز کند پس برای او عذاب دردناکی است.

۱۷۹ ـ و برای شما در قصاص زندگانی است ای صاحبان خرد شاید که بر هیزگار باشید.

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصاصُ فِي الْقَتْلَىٰ الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَ الْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَ الْأَنْثَىٰ بِالْأَثْثَىٰ ﴾ اين آيه با آيه ٤٥ سوره مائده كه ﴿ النفس بالنفس ﴾ باشد نسخ شده است.

﴿ وَ لَكُمْ فِي الْقِصاصِ حَياةً يَا أُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ يعنى اكر قصاص نبود همديگر را مىكشتيد.

كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْراً الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَ الْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴿١٨٠)

فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْنَهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (١٨١)

فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوصٍ جَنَفاً أَوْ إِثْماً فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلاْ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (١٨٢)

۱۸۰ ــبر شما نوشته شده هنگامی که مرگ یکی از شماها فرا رســد اگــر خوبی از خود بجا گذاشته باشد برای پدر و مــادر و نــزدیکانش بــه نــیکی وصّیت کندکه این حقی برای پرهیزگاران است.

۱۸۱ ـ پس کسانی که آن را بعد از شنیدنش تغییر دهند همانا گناه آن بر کسانی است که آن را تغییر میدهند، بدرستی که خداوند شنوا و داناست. ۱۸۲ ـ پس کسی که از تمایل وصیت کننده به بعضی از ورثه ها و یا از گناهش بترسد، میان آنها را اصلاح کند، گناهی برای او نیست، بدرستی که خداوند بخشنده و مهربان است.

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْراً الْـوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَ الْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾ اين آيه با آيه ﴿ لِلْوَالِدَيْنِ وَ اللَّهُ فِي أَوْلاَدِكُمْ لِلذَّكْرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنْثَيَيْنِ ﴾ انسخ شده است.

#### وصيت

﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ إِنَّ اللَّهَ سَمِيع عَلِيمٌ ﴾ يعني بعد از وصيت كردن اجازه بدهد.

﴿ فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوصٍ جَنَفاً أَوْ إِثْماً فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلا إِثْمَ عَلَيْدِ﴾

امام صادق الله میفرماید: وقتی مردی وصیتی کرد، جائز نیست که وصی او وصیتش را تغییر دهد، بلکه باید بر طبق آنچه وصیت کرده عمل کند، مگر آنکه به غیر از دستور خدا وصیت کرده باشد که اگر وصی بخواهد مو به مو به آن عمل کند، دچار معصیت و ظلم می شود، در این صورت برای وصی جائز است، آن را به سوی حق برگرداند و اصلاح کند، مانند مردی که چند وارث دارد، تمامی اموالش را برای یکی از ورثه وصیت کند و بعضی دیگر را محروم کند، که در اینجا وصی می تواند وصیت را تغییر داده بدانچه که حق است برگرداند، اینجاست که خدایتعالی می فرماید: ﴿ جَنَفاً أَوْ إِنْماً ﴾ که است برگرداند، اینجاست که خدایتعالی می فرماید: ﴿ جَنَفاً أَوْ إِنْماً ﴾ که همت را تغییر دادن بعضی از ورثه ها بر بعضی دیگر است.

﴿ اَثُم ﴾ عبارت از این است که دستور دهد با اموالش آتشکده ها را تعمیر کنند و یا شراب درست کنند، که در اینجا نیز وصبی می تواند به وصیت او عمل نکند. ۲

١. سورة نساء، أية ١١

وسائل الشیعه، ج ۱۹، ص ۳۵۰؛ بحار الانوار، ج ۱۰۰، ص ۲۰۱؛ تفسیر برهان، ج ۱، ص ۳۹۳؛ نور الثقلین، ج ۱، ص ۱۶۱

يًا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواكُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَاكُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِـنْ فَـبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ (١٨٣)

أَيُّاماً مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَربِضاً أَوْعَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيُّامٍ أُخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطيِقُونَهُ فِدْيَةً طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وَ أَنْ تَصُومُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (١٨٤)

شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدَى لِللنَّاسِ وَ بَيَّنَاتٍ مِنَ الْـهُدَىٰ وَ الْفُرُونَ وَمَنْ كَانَ مَربِضاً أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةً الْفُرُونَ وَمَنْ كَانَ مَربِضاً أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةً مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُربِدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَ لا يُربِدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَ لِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَ لِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَذَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٨٥)

وَ إِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَانِِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدُّاعِ إِذَا دَعْانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لي وَ لْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَهُمْ يَرْشُدُونَ ﴿١٨٦)

أُخِلَ لَكُمْ لَيْلَةَ أَلصَّيَامِ الرَّفَثُ إِلَىٰ يَسَائِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَ أَنْتُمْ لِبَاسٌ لَـهُنَّ عَلِيمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كَنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنَّفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَ عَفَا عَنْكُمْ فَالآنَ بَاللَّهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَ اشْرَبُوا حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ بَاشِرُوهُنَّ وَ ابْتَغُوا مَاكَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَ اشْرَبُوا حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ النَّبِيلُ وَ لا تُبَاشِرُوهُنَّ اللَّهُ اللَّهُ لِكُمْ عَكُوا الصَّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ وَ لا تُبَاشِرُوهُنَّ اللَّهُ وَ أَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاحِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلا تَقْرَبُوهَا كَذَٰ لِكَ يَبَيِّنُ اللَّهُ وَا لَيْلِيلُ مِلْ لَقُرْبُوهُا كَذَٰ لِكَ يَبَيِّنُ اللَّهُ اللَّهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَقُونَ (١٨٧)

۱۸۳ - ای کسانی که ایسمان آورده اید روزه بسر شسما نبوشته شده است همچنانکه بر گذشتگان از شیما نوشته شده بود شاید که پرهیزگار باشید.
۱۸۴ - چند روز معینی (را روزه بگیرید)، پس هر کس از شیما که مریض یا مسافر باشد چند روزی از روزهای دیگر را روزه بگیرد، و کسانی که روزه

گرفتن برای آنها سخت است کفاره بدهند، مسکینی را اطعام نـماید، پس کسی که خیری را انجام دهد آن خیر برای او بهتر است، و اگر روزه بگیرید برای شما بهتر است اگر بدانید.

۱۸۵ ـ ماه رمضان ماهی است که قرآن برای هدایت مردم و نشانههایی از هدایت و جداکننده میان حق و باطل در آن ماه نازل شده است، پس هر یک از شما که در آن ماه در حضر باشد روزه بگیرد و کسی که مریض باشد یا در سفر (به تعداد همان روز) در روزهای دیگر روزه بگیرد، خداوند برای شما آسانی را اراده فرموده است نه زحمت و سختی، برای اینکه این تعداد روز (سی روز ماه رمضان) کامل شود، و خداوند را بر اینکه شما را هدایت نموده تکبیر گوئید شاید که از شکرگزاوان باشید.

۱۸۶ و هنگامی که بندگان من دربارهٔ من از تو سؤال کنند، بدرستی که من نزدیکم، دعای دعا کننده را هنگامی که مرا میخواند اجابت می کنم پس باید دعوت مرا اجابت کنند و به من ایمان بیاورند شاید که ارشاد شوند.
۱۸۷ – برای شما در شب روزهایی که روزه هستید همبستر شدن با همسرانتان حلال است، آنها لباس شما هستند و شما نیز لباس آنها، خداوند دانست که شماها بر خودتان خیانت می کنید پس توبهتان را پذیرفت و شما را آمرزید، هم اکنون با آنها همبستر شوید و آنچه را که خداوند برای شما نوشته طلب کنید؛ بخورید و بیاشامید تا خط سپیدهٔ صبح از خط سیاهی شب برای شما آشکار شود سپس روزه را تنا شب کامل کنید، و در حالی که در مساجد در اعتکاف هستید با زنانتان همبستر نشوید که آن مرزهای الهی است پس به آن نزدیک نشوید، همچنین خداوند

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَاكُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ اول چیزی که خداوند واجب کرد روزه بود ولی آن را در ماه رمضان بر پیامبران و امتهای گذشته واجب نکرده بود، خداوند هنگامی که پیامبر آخرالزمانش را به پیامبری مبعوث کرد واجب بودن روزه را در ماه رمضان اختصاص به او و امتش قرار داد.

قبل از اینکه روزه در ماه رمضان واجب شود مردم به غیر از آن ماه چند روزی را روزه میگرفتند تا اینکه این آیه نازل شد: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّــذِی أُنْزِلَ فِیهِ الْقُرْآنُ﴾

از امام صادق علیه دربارهٔ ماه رمضان سؤال شد که قرآن در آن چگونه نازل شده است، آیا قرآن در طول بیست سال نازل شده است؟ حضرت فرمود: قرآن یکجا در ماه رمضان به بیت المعمور نازل شده و سپس به تدریج در طول بیست سال از بیت المعمور بر رسول خدا میگی نازل گردیده است.

# ﴿ وَ عَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينِ ﴾

کسی که در ماه رمضان مریض شود و روزهاش را بخورد و بعد صحت خود را به دست بیاورد تا ماه رمضان آینده وقت دارد قضای روزهاش را بجا بیاورد و برای هر روزهای را هم که خورده یک مُد طعام صدقه بدهد. ۱

وَ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيامِ الرَّفَثُ إِلَىٰ نِسْائِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَ أَنْتُمْ لِبَاسٌ لَكُمْ وَ أَنْتُمُ لِبَاسٌ لَكُمْ وَ أَنْتُمُ لِبَاسٌ لَهُنَّ عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَ عَفَا عَنْكُمْ ﴾ عَنْكُمْ ﴾

از امام صادق علیه روایت شده که فرمود: خوردن و آمیزش با زنان در شبهای ماه رمضان بعد از خواب حرام بود، حتی اگر کسی بعد از نماز شام

۱. تفسیر برهان، ج ۱، ص ۳۹۷

هنوز افطار نکرده خوابش میبرد و آنگاه بیدار می شد، دیگر نمی توانست چیزی بخورد، و اما عمل زناشوئی شب و روز حرام بود، در این میان مردی از اصحاب رسول خدا می این امش «خوات بن جبیر انصاری» برادر عبدالله بن جبیر بود، همان که رسول خدا می آن او را با پنجاه نفر از تیراندازان موکل بر دهانه دره احد کرده بود، رفقایش گریختند و او با یازده نفر دیگر پایمردی کردند تا در همان دهانه دره شهید شدند.

برادر این عبد الله یعنی خوات بن جبیر در جنگ خندق پیرمردی ناتوان بود و با زبان روزه با رسول خدا سَلِی کار میکرد، هنگام عصر نزد خانوادهاش آمد و پرسید: غذایی دارید؟

گفتند: خوابت نبرد تا برایت طعامی درست کنیم، ولی تهیه غذا طول کشید، و او را خواب ربود، در حالی که هنوز افطار نکرده بود، همینکه بیدار شد به خانوادهاش گفت: طعام خوردن بر من حرام شد، دیگر امشب نمی توانم چیزی بخورم، صبح که شد به سر کار خود در خندق رفت، و به کار حفر خندق پرداخت و از شدت ضعف بی هوش شد، رسول خدا می فی و ضع او را که دید به حالش رقت آورد.

از سوى ديگر جوانانى بودند كه در شب رمضان پنهانى با همسران خود مباشرت مىكردند، لذا خداوند متعال به منظور تخفيف بر اين دو طايفه اين آيه را نازل كرد، كه: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيامِ الرَّفَثُ إِلَىٰ نِسْائِكُمْ هُنَّ لِبْاسُ لَكُمْ وَ أَنْتُمْ لِبْاسُ لَهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ أَنْكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ لَكُمْ وَ أَنْتُمْ لِبْاسٌ لَهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ أَنْكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَ كُلُوا وَ الشَّرَبُوا وَ عَفَا عَنْكُمْ فَالْآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَ ابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَ كُلُوا وَ اشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسُودِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتِمُوا حَلْل حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَسُودِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَنْ الْفَجْرِ مُنَ الْخَيْطُ الْأَسُودِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللل

شد، ﴿ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ كه خوردن و آشامیدن را تا جدا شدن سفیدی روز از سیاهی شب حلال کرد. ا

﴿ وَ إِذَا سَأَلُكَ عِبْادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعْانِ ﴾

حماد گوید به امام صادق الله عرض کردم: من همیشه برای برادران دینی و اهل ولايت دعا ميكنم نظر شما در اين باره چيست؟

امام الميالية فرمود: خداوند تبارك و تعالى دعاى مومن را در پشت سر مومن به اجابت میرساند؛ هر کس برای برادران و خواهران مومن و دوستداران ما دعا كند خداوند از زمان خلقت آدم تا بر پا شدن روز قیامت به اندازهٔ هر مومنی برایش حسنه مینویسد. و سپس فرمود: خداوند نماز را در بهترین ساعات واجب كرده است پس بر شما باد دعا كردن بعد از نماز. سپس امام علی برای من و حاضران دعا کردند. ۲

وَ لاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَ تُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَربِقاً مِنْ أَمْوْالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَ أَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿١٨٨)

۱۸۸ ـ در میان خود اموالتان را به باطل نخورید و آن را به عنوان رشوه به حاکمان و قاضیان ندهید تا بخشی از اموال مردم را (با توجه به حکم ظالمانه آنان) به گناه و معصیت بخورید، در حالی کمه (بدی عملتان را)

<sup>1.</sup> بحارالانوار، ج ۲۰، ۲۰ و ۹۳، ص ۲۸۶؛ تفسیر برهان، ج ۱، ص ۴۰۷؛ نورالثقلین، ج ۱، ٢. وسائل الشيعه، ج ٧، ص ١١٠ ؛ تفسير برهان، ج ١، ص ٢٠٤

مىدانىد.

حاكم جور

﴿ وَ لا تَأْكُلُوا أَمْوٰ الكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْباطِلِ وَ تُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقاً مِنْ أَمْوٰ الِ النّاسِ بِالْإِثْمِ ﴾

امام کاظم النی میفرماید: به تحقیق خداوند میدانست که حاکمانی در روی زمین به غیر حق حکم میکنند، پس از بردن حکمیت به نزد آنها نهی کرده است چرا که آنها به حق حکم نمیکنند و اموال مردم را باطل کرده و به دیگری میدهند. ا

يَسْنَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوْاقَبِتُ لِلنَّاسِ وَ الْحَجِّ وَ لَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَـأْثُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا وَ لَكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَىٰ وَ أَنُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبُوابِهَا وَ اتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (١٨٩)

۱۸۹ ـ دربارهٔ هلالهای ماه رمضان از تو سؤال میکنند بگو: آن تـقویمی (بیان اوقات) برای مردم و موسم حج است، و نیکی آن نیست که از پشت خانه ها وارد شوید، بلکه نیکی آن است که پرهیزگار باشید و از در خانه ها وارد شوید و از خدا بترسید شاید که رستگار شوید.

### مواقيت حج

﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوْاقِيتُ لِلنَّاسِ وَ الْحَجِّ ﴾ إ

در حج مواقیت مشهور و مواقیت ناشناخته وجود دارد که مواقیت مشهور چهار تا میباشند که عبارتند از: صاههای حرام که خداوند در این باره

١. تفسير برهان، ج ١، ص ٤١١ ؛ نورالثقلين، ج ١، ص ١٧٤

می فرماید: ﴿ مِنْهَا أَرْبَعَةً حُرُمٌ ﴾ ، دوازده ماه که خداوند آنها را آفریده و با هلال ماه شناخته می شوند که اولین ماه آنها محرم و آخرینشان ذیح مه است، و چهار ماه از اینها حرام می باشد که یکی رجب است و تنها می باشد و سه تای دیگر نیقعده و نیح و محرم که پشت سر هم می باشند، خداوند جنگ و کشتار را در این چهار ماه حرام کرده است گناه در آنها دو برابر و کارهای نیک و حسنه نیز دو برابر می گردد. ماه های سیاحت که مشهور کارهای نیک و حسنه نیز دو برابر می گردد. ماه های سیاحت که مشهور بیست روز از ماه ذیح به، محرم، صفر، ماه ربیع الاول و بیست روز از ماه دید در این ماه جنگ با مشرکان را جائز شمرده و می فرماید: ﴿ فَسِیحُوا فِی الْأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ ﴾ ۲.

و ماههای حج که معروف هستند عبارتند از: شوال، نیقعده و نیحجه که هر کس بخواهد در این ماهها عمره بجا بیاورد نیت میکند در مکه اقامت بگزیند تا حج واجب را بجا بیاورد و عمره خودش را به حج برگرداند. اگر کسی در غیر از این سه ماه حج بجا بیاورد و سپس نیت کند که تا حج در مکه بماند یا نیت نکند او نمی تواند که عمرهاش را به حج بر گرداند چرا که او در ماههای حج وارد مکه نشده است به خاطر همین به آن ماهها ماههای حج گفته می شود خداوند می فرماید: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومًاتٌ ﴾ که ماه رمضان هم معروف است.

اما آن مواقیتی که ناشناخته است آن ماههایی است که اگر امری در آنها اتفاق افتاد واجب است که انتظار آن ماهها را بکشد. پس عدهٔ زنان در طلاق، و زنی که شوهرش فوت کرده باشد. پس هنگامی که زنی شوهرش او را طلاق

۱. سورهٔ توبه، اِیهٔ ۳۶

۲. سورهٔ توبه، آیهٔ ۲

داده باشد اگر آن زن حیض می بیند باید از آن پاک گردد آن طور که خداوند فرموده است (سه بار از حیض پاک شود). و اگر حیض نمی بیند باید سه ماه صبر نماید. زنی که شوهرش فوت کرده است عده اش چهار ماه و ده روز است. عده زن حامله تا زمانی است که حملش را به دنیا بیاورد. عده طلاق ایلاء چهار ماه است. و همچنین در قرضها که باید مدت معینی مابین طرفین مشخص شود. [ دو ماه پیاپی در ظهار است. ] کفاره قتل خطائی روزه دو ماه پی در پی است، برای کسی که در حج موفق به قربانی کردن نمی شود باید ده روز روزه بگیرد، کفاره سوگند واجب سه روز روزه است. این مواقیت معروف و مبهم است که خداوند آنها را در قرآن خود ذکر کرده و می فرماید: ﴿ يَسْمُلُونَكَ عَنِ الْنَّهِلَّةِ قُلْ هِیَ مَوْ اَقِیتُ لِلنَّاسِ وَ الْحَجِ \* دربارهٔ هلالهای ماه رمضان از تو سؤال می کنند بگو: آن تقویمی (بیان اوقات) برای مردم و موسم حج است.

﴿ لَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا وَ لَٰكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَىٰ وَ أَتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا وَ لَٰكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَىٰ وَ أَتُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبُوا بِهَا ﴾ اين آيه درباره حضرت امير المؤمنين على اللهِ نازل شده است.

زيرا رسول خدا عَيَّا في فرمود: «أنا مدينة العلم و على الله بابها و لا تدخلوا المدينة إلا من بابها ؛ من شهر علمم و على الله در آن است و داخل شهر نمى شوند مكر از در آن». \

وَ أَيْمُوا الْحَجَّ وَ الْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ وَ لا تَحْلِقُوا رُؤُسَكُمْ حَتَٰى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَريضاً أَوْ بِهِ أَذِي مِنْ رَأْسِهِ

١. تفسير برهان، ج ١، ص ٢١٤؛ خصال شيخ صدوق، ج ٢، ص ٥٧٤

فَهِدْيَةً مِنْ صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكِ فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجُ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجُّ وَ سَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ يَلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لِمَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ خَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَزامِ وَ اتَّقُوا اللَّهُ وَ اعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْعِقْابِ (١٩٦٦)

۱۹۶ و اعمال حج و عمره را برای خدا به پایان برید، و اگر ترس و مانعی پیش آید قربانی کنید به آنچه مقدور و میسر است، و سر متراشید تا آن گاه که قربانی شما به محل ذبح برسد. و هر کس بیمار باشد یا سردرد بر او عارض شود (سر بتراشد و) از آن با روزه داشتن یا صدقه دادن یا کشتن گوسفند کفاره دهد، و پس از آنکه ترس و مانع بر طرف شود هر کس از عمرهٔ تمتّع به حج باز آید هر چه میسر و مقدور است قربانی کند و هر کس به قربانی تمکّن نیافت سه روز در ایام حج روزه بدارد و هفت روز هنگام برگشتن، که ده روز تمام شود. این عمل برای کسی است که اهل شهر مکّه برگشتن، که ده روز تمام شود. این عمل برای کسی است که اهل شهر مکّه نباشد. از خداوند بترسید و بدانید که عذاب خدا شدید است.

كيفيت حج

﴿ وَ أَتِمُّوا الْحَجَّ وَ الْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ وَ لاَ تَحْلِقُوا رُوُّسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَوْ بِهِ أَذَى مِنْ رَأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِنْ صِيامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ ﴾

هنگامی که کسی از عمرهٔ برای تمتع حج احرام بست و در راه قبل از اینکه به مکه برسد مریض شود در همانجا اقامت گزیده اگر ثروتمند بود یک شتر و اگر متوسطالحال بود یک گاو و اگر فقیر بود یک گوسفند را برای قربانی به مکه بفرستد و در احرام خودش باقی بماند، اگر در سرش دردی و یا زخمی به وجود آمده باشد سرش را تراشیده و از احرام بیرون بیاید و لباسش را

بپوشد و برای این عملش یا شش روز روزه بگیرد و یا به ده فقیر صدقه بدهد و یا گوسفندی را قربانی بکند. پس کسی که عمره تمتع برای حج بجا بیاورد باید در هنگام احرام شرط کرده و بگوید: «پروردگارا! بنابر دستور قرآن تو و سنت پیامبرت اراده کرده ام که عمره تمتع حج را بجا بیاورم پس اگر به مرضی مبتلا شدم و یا مانعی برای رفتن من به وجود آمد مرا حلال کن به آن قدرت و توانائی ات که توانائی را تو به من داده ای سپس از میقاتی که رسول خدا گرا برای هر یک از راههایی که به مکه منتهی می شود معین کرده است شروع به تلبیه گفتن کرده و می گوید: «لبیک اللهم لبیک لبیک لا شریک لک لبیک و الملک لا شریک لک لبیک حجة ایمرة تمامها و بلاغها علیک».

چون داخل مکه شد و خانه های مکه را دید تلبیه گفتن را ترک کرده و هفت شوط (دور) کعبه را طواف نماید و در مقام آبراهیم دو رکعت نماز بخواند و بین صفا و مروه هفت شوط سعی کند سپس از احرام بیرون آمده و لباس بپوشد و می تواند با همسر خود مباشرت کرده و عطر بر خود بزند و برای حج تا روز ترویه که روز هشتم نیحجه است در مکه بماند چون در ترویه شد هنگام ظهر از مقام آبراهیم احرام بسته و تلبیه گویان به سوی مِنی حرکت می کند و تا ظهر روز نهم که روز عرفه است تلبیه را ترک نکند، چون ظهر روز عرفه شد تلبیه را ترک نکند، چون ظهر روز عرفه شد تلبیه را ترک نکند، چون ظهر روز کفتن مشغول باشد، چون غروب شد به مشعر برود و شب را در همانجا بماند هنگامی که صبح شد دعا و ذکر را گفته و به منی رفته و رمی جمره به جا بیاورد، قربانی کرده و سرش را بتراشد.

اگر ثروتمند بودیک شتر قربانی کند و اگر متوسط الحال بودیک گاو و اگر

فقير بود يگ گوسفند قرباني كند و اگر نتوانست هيچ كدام آنها را بجا بياورد پس سه روز روزه در مكه بگيرد و چون به خانهاش برگشت هفت روز هم در همانجا روزه بگيرد كه جمعاً ده روز روزه عوض از قرباني مي شود و اين فرمايش الهي است كه مي فرمايد: ﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيام ثَلاْ ثَهِ أَيّامٍ فِي الْحَجِّ وَ سَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُم ْ تِلْكَ عَشَرَة كُامِلَة ﴾

و این اعمال برای کسی است که اهل مکه نباشد.

اما آنهایی که اهل مکه و یا در اطراف مکه در حدود چهل و هشت میل باشند
 آنها حج تمتع ندارند بلکه حج مفرده دارند. که خداونند میفرماید: ﴿ ذَٰلِکَ لِمَنْ لَمْ یَکُنْ أَهْلُهُ خَاضِرِ ی الْمَسْجِدِ الْحَرٰام ﴾.

الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فَيهِنَّ الْحَجَّ فَـلاْ رَفَثَ وَ لاَ فُسُـوقَ وَ لاَ جِذَالَ فِي الْحَجُّ وَ مَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَ تَزَوَّدُوا فَـالِنَّ خَـيْرَ الزَّادِ التَّقُوىٰ وَ اتَّقُونِ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ (١٩٧)

۱۹۷ ـ حج در ماههای مشخصی است و کسانی که حج را بر خود واجب کردهاند، در حج همبستر شدن با زنان، دروغ گفتن، خصومت کردن نیست، و آنچه از کارهای نیک انجام می دهید خداوند آن را می داند، زاد و توشه آماده کنید بدرستی که بهترین زاد و توشه پرهیزگاری است، ای صاحبان خرد از من یروا داشته باشید.

﴿ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلا رَفَثَ وَ لا فُسُوقَ وَ لا جِدالَ فِي الْحَجِّ ﴾ ﴿رفث ﴾ يعني جماع كردن.

﴿فسوق﴾ يعنى دروغ گفتن

﴿ جدال ﴾ يعنى خصومت كردن و دشمنى وزيدن است يعنى بكويد: «نه به

#### خدا سوگند، بله به خدا سوگند»

فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوااللّهُ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْراً فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا وَ مَا لَهُ فِي الأَّخِرَةِ مِنْ خَلاقٍ (٢٠٠) وَ مِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبِّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَ فِي الأَّخِرَةِ حَسَنَةً وَ قِنَا عَذَابَ النَّارِ (٢٠١)

أُولَٰذِكَ لَهُمْ نَصبِبٌ مِمَّا كَسَبُوا وَ اللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ (٢٠٢)

وَ اذْ كُرُوا اللّٰهُ فَي أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ تَعَجَّلَ فَي يَوْمَيْنِ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَ مَنْ تَعَجَّلَ فَي يَوْمَيْنِ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَ مَنْ تَعَجَّلَ فَي يَوْمَيْنِ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَ مَنْ تَعَجَّلَ فَي اللّٰهِ اللّٰهَ وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ (٢٠٣) تَأَخَّرَ فَلاَ إِنْهِ مَنْكُامَى كَهُ مَنَاسَكَ حَج را بَجَا آورديد خدا را باد كنيد همچنانكه از بدرانتان ياد مى كنيد بلكه از آن هم بيشتر، پس بعضى از مردم مى كويند: پروردگارا در دنيا به ما نيكى عطاكن ولى در آخرت بهرهاى از آن نادارند.

۲۰۱ ـ و بعضی از آنها میگویند: پروردگارا در دنیا به ما نیکی عطاکن و در آخرت به ما نیکی عطاکن و ما را از عذاب آتش جهنم نگهدار.

۲۰۲ آنها از این تلاش و کوششان بهرهای دارند و خداوند سریع الحساب است.

۲۰۳ - خداوند را در روزهای مشخص شده یاد کن، پس هر کس عجله داشته باشد و آن را در دو روز انجام دهد گناهی بر او نیست، و کسی هم تاخیر کند باز گناهی بر او نیست، برای کسی که پرهیزگار باشد، از خداوند بترسید و بدانید که به سوی او محشور می شوید.

﴿ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ آبَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْراً ﴾

عرب هر وقت که در مشعر جمع می شدند به پدران خود افتخار کرده و می گفتند: به پدر تو سوگند که نه، به پدر من سوگند که نه ؛ خداوند به آنها امر فرمود که بگویند: نه به خدا سوگند، بله به خدا سوگند. تا به همین وسیله فخر فروشی آنها به پدرانشان از بین رفته و خداوند جای آنها را بگیرد.

﴿ فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا وَ مَا لَهُ فِي الْآخِرَةِ مِبِنْ خَلاٰقِ﴾

سفیان بن عیینه از امام صادق الله و روایت میکند که شخصی بعد از تمام شدن اعمال موقف از آن حضرت پرسید: به نظر شما آیا خداوند جواب همهٔ این مردم را می دهد؟

امام النافي المرادد هيچ مومن و كافرى در اين موقف نبوده مگر آن كه خداوند او را آمرزيده است. مردم در سه جا آمرزيده مى شوند، مومنى كه خداوند گناهان گذشته و آينده او را مى بخشد و از آتش جهنم آزادش مى گرداند و اين فرمايش الهى است كه مى فرمايد: ﴿ وَ مِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا مَى اللهُ عَذَابَ النَّارِ ﴾ و بعضى از آنها مى گويند: پروردگارا در دنيا به ما نيكى عطاكن و در آخرت به ما نيكى عطاكن و ما را از عذاب آتش جهنم نگهدار.

مؤمنی که خداوند گناهان گذشته او را می آمرزد و به او گفته می شود اعمال آینده ات را نیکو گردان که این فرمایش الهی است که می فرماید: ﴿ فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي یَوْمَیْنِ فَلا إِثْمَ عَلَیْهِ وَ مَنْ تَأَخَّرَ فَلا إِثْمَ عَلَیْهِ لِمَنِ اتَّقیٰ ﴾ یعنی برای کسانی که از گناهان کبیره دوری می کنند.

عامه میگویند: ﴿فمن تعجل فی یومین فلا إثم علیه و من تأخر فلا إثم علیه لمن اتقی﴾ یعنی از صید کردن پرهیز نمایند؛ آیا نمیبینید که خداوند متعال بعد از احرام شدن، صید کردن را حرام نموده و میفرماید: ﴿ وَ إِذَا حَلَلْتُمْ قَاصْطَادُوا ﴾ ا هنگامی که از احرام بیرون آمدید صید کردن برای شما مانعی ندارد.

که در تفسیر عامه معنای ﴿إِذَا حللتم﴾ یعنی از صید کردن پرهیز نمایید آمده است.

کافری که در این موقف آمده و قصدش زینت زندگی دنیاست، اگر از شرک خود توبه نماید خداوند گناهان گذشته او را می آمرزد و اگر توبه نکند خداوند ثواب موقف محروم نمی گرداند و ثواب موقف محروم نمی گرداند و این فرمایش الهی است: ﴿ مَنْ کُانَ یُرِیدُ الْحَیٰاةَ الدُّنْیٰا وَ زِینَتَهٰا نُوفِّ إِلَیْهِمْ أَعْمالَهُمْ فِیهٰا وَ هُمْ فِیهٰا لاٰ یُبْخَشُونَ ﷺ أُولٰئِکَ الَّذِینَ لَیْسَ لَهُمْ فِی الْآخِرَةِ إِلاَّ النَّارُ وَ حَبِطَما صَنَعُوا فِیهٰا وَ بُاطِلٌ ما کُانُوا یَعْمَلُونَ ﴾ آکسانی که طالب حیات دنیوی و زینت آن هستند ما مزد سعی آنها را در همین دنیا می دهیم و هیچ از اجر عملشان در دنیا کم نخواهد شد. ولی هم اینان هستند که دیگر در آخرت نصیبی جز آتش دوزخ ندارند و همهٔ اعمالشان در راه دنیا (پس دیگر در آخرت نصیبی جز آتش دوزخ ندارند و همهٔ اعمالشان در راه دنیا (پس دیگر در آخرت نصیبی جز آتش دوزخ ندارند و همهٔ اعمالشان در راه دنیا (پس

﴿ وَ اذْكُرُوا اللّٰهَ فِي أَيُّامٍ مَعْدُودُاتٍ ﴾ مىفرمايد: سه روز بعد از عيد قربان از ايام حج و ايام معلوم بيست روز از ذيحجه است.

وَ إِذَا تَوَلَٰى سَعَىٰ فِي الْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَ يُهْلِكَ الْحَرْثَ وَ النَّسْلَ وَ اللَّهُ لأ يُحِبُّ الْفَسْادَ (٢٠٥)

۱. سورهٔ مائده، آیهٔ ۲؛ هنگامی که از احرام بیرون آمدید صید کنید.

۲. سورهٔ هود، آیهٔ ۱۵ و ۱۶

٣. بحارالانوار، ج ٩٤، ص ٢٤٩

۲۰۵ هنگامی که در روی زمین روی بر میگردانند در آن فساد میکنند و دین و مردم را هلاک میکنند و خداوند فساد را دوست نمی دارد.

﴿الحرث﴾ در این آیه به معنای دین است و ﴿النسل﴾ مردم هستند. و این آیه درباره فلانی نازل شده است.

و گفته می شود درباره معاویه نازل شده است.

وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَ اللَّهُ رَوُّفٌ بِالْعِبَادِ (٢٠٧) يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السَّلْمِ كَافَّةً وَ لاَ تَثَبِعُوا خُطُوْاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوِّ مُبِينٌ (٢٠٨)

۲۰۷ ـ بعضی از مردم جان خویش را برای خشنودی خدا میفروشند و خداوند نسبت به بندگانش رئوف و مهربان است.

۲۰۸ ـ ای کسانی که ایمان آورده آید، همگی در صلح و آرامش وارد شوید و از گامهای شیطان پیروی نکنید که او دشمن آشکار شماست.

﴿ وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ ﴾ مىفرمايد: مراد اميرالمؤمنين على النِّهِ است.

و معنی ﴿ يشري نفسه ﴾ يعني جان خودش را بذل مي كند.

﴿ ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَّةً ﴾ يعنى همكى در ولايت امير المؤمنين السَّلْمِ وارد شويد.

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيئِنَ مُبَشِّرِبِنَ وَ مُنْذِرِبِنَ وَ أَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِثَابَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فَهِمَا اخْتَلَقُوا فَهِهِ وَ مَا اخْتَلَفَ فَهِهِ إِلاَّ اللَّهِنَ الْكَثَابَ بِالْحَقَافِ فِهِ وَ مَا اخْتَلَفَ فَهِهِ إِلاَّ اللَّهِنَ الْكَثَابَ بِاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللْمُؤْمِنِ الْمُعْمِى الْمُعْمِى الْمُعْمِى الللّهُ اللَّهُ اللْمُوالِمُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُومُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُ

اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَ اللّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقَبِمِ (٢١٣)

۲۱۳ مردم یک گروه بودند، خدا رسولان را فرستاد که بشارت دهند و بترسانند، و با آنها بحق کتاب فرستاد تا در بین مردم در هنگام اختلاف حکمفرما باشد، تنها کسانی که کتاب به آنها رسیده و نشانههای آشکار را دریافته بودند به خاطر منحوف شدن از حق در آن اختلاف پیدا کردند، پس خداوند به لطف خود آنهایی را که ایمان آورده بودند را از آن اختلافات به نور حتی هدایت فرمود، و خدا هر که را بخواهد براه راست هدایت میکند. ﴿ کُانَ النّّاسُ أُمَّةً وْاحِدَةً ﴾ یعنی مردم قبل از نوح النّیلِ در یک مذهب بودند و سپس اختلاف پیدا کردند. ﴿ فَبَعَثُ اللّهُ النّبِیّینَ مُبَشِّرِینَ وَ مُنْذِرِینَ وَ اَنْزَلَ مَعَهُمُ الْکِتَابَ بِالْحَقِّ لِیَحْکُمُ بَیْنَ النّاسِ فِیمَا اخْتَلَفُوا فِیهِ ﴾ خدا رسولان را فرستاد که بشارت دهند و بترسانند، و با آنها بحق کتاب فرستاد تا در بین مردم در هنگام اختلاف حکمفرما باشد.

کُتِبَ عَلَیْکُمُ الْقِتْالُ وَ هُوَ کُرْهٌ لَکُمْ وَ عَسَىٰ أَنْ تَکْرَهُوا شَیْناً وَ هُوَ خَیْرٌ لَکُمْ وَ عَسَىٰ أَنْ تَکْرَهُوا شَیْناً وَ هُو شَرِّ لَکُمْ وَ اللَّهُ یَعْلَمُ وَ أَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (۲۱٦) عَسَىٰ أَنْ تُحِبُّوا شَیْناً وَ هُو شَرِّ لَکُمْ وَ اللَّهُ یَعْلَمُ وَ أَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (۲۱۶) 118 - جنگ در راه خدا برای شما نوشته شد در حالی که آن برای شما بهتر است ندارید، چه بسا چیزی را خوش ندارید در حالی که آن برای شما بهتر است، و چه بسا شما چیزی را دوست دارید در حالی که آن برای شما شر است، خداوند می دانید و شما نمی دانید.

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَ هُوَ كُرُهُ لَكُمْ ﴾ اين آيه در مدينه نازل شده و با آيه ﴿ كُفُّوا أَيْدِيَكُمْ ﴾ ' كه در مكه نازل شده نسخ شده است.

١. سورهٔ نساء، آیه ۷۷

يَسْنُلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِهِهِ قُلْ قِتَالٌ فِهِهِ كَبِيرٌ وَصَدِّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَ كُفْرٌ بِهِ وَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ إِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللَّهِ وَ الْفِثْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ وَ لا يَزَالُونَ يُفَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّ وكُمْ عَنْ دَبِيْكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا وَ مَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنْ دَبِنِهِ فَيَمُتْ وَ هُوَكَافِرٌ فَأُولَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَ الأَّخِرَةِ وَ أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيها خَالِدُونَ (٢١٧)

۲۱۷ ـ (ای رسول) از تو دربارهٔ جنگ در ماههای حرام سؤال میکنند، بگو:
جنگ در آن گناهی بزرگ است، ولی بازداشتن خلق از راه خدا و کفر به خدا
و پایمال کردن حرمت حرم خدا و بیرون کردن اهل حرم از آن (که مشرکان
مسرتکب شدند) نزد خدا بسیار گناه بزرگتری است؛ و فتنهگری،
فسادانگیزتر از قتل است. و کافران پیوسته با شما مسلمانان جنگ میکنند تا
آنکه شما را از دین تان برگردانند، و هر کس از شما از دین خود برگردد و در
حال کفر باشد تا بمیرد چنین اشخاص اعمالشان در دنیا و آخرت ضایع و
باطل گردیده است، و آنان اهل جهنم هستند و در آن ابدی خواهند بود.

احترام ماهاهای حرام

﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ وَ صَدُّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَ إِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللهِ وَ الْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ ﴾

شان نزول آیه این است هنگامی که رسول خدا سی شهرت کرد افرادی را برای کاروانهای قریش که به مکه می رفتند می فرستاد تا جلوی آنها را بگیرند. روزی عبدالله بن جحش را با چند نفر از اصحاب به نخلستان بنی عامر فرستاد تا جلوی کاروان قریش را که از طائف با بارهایی از کشمش و

غذا می آمدند را بگیرند، چون کاروان قریش در آنجا به استراحت پرداختند در میانشان عمر بن عبدالله حضرمی نیز بود که هم سوگند عتبه بن ربیعه بود، چون حضرمی و یارانش چشمشان به عبدالله بن جحش و یارانش افتاد فریاد بر آورده و آماده جنگ شده و گفتند: اینها از اصحاب محمد هستند، عبدالله بن جحش به یارانش دستور داد که شمشیر بر غلاف کشند و جنگی نکنند.

حضرمی چون چنین دید گفت: اینها قومی نیکو هستند که ما از جانب آنها هیچ مشکلی نداریم.

عبدالله بن جحش چون مطمئن شد که آنها شمشیرها را کنار گذاشتهاند، بر آنها حمله کرده و عبد الله بن جحش، عمر بن عبدالله حضرمی را کشت، کاروان را برداشته به مدینه آمدند، آن اتفاق در اولین روز از ماه رجب که از ماههای حرام بود واقع شد.

قریش برای رسول خدا تَهَیَّا نُوشتند: تو حرمت ماه حرام را شکسته به کاروان ما حمله کرده افرادی را کشته و اموالشان را به غارت بردهای ؛ و حرفهای زیادی در این باره گفتند.

اصحاب رسول الله عَنَيْ نيز آمده و گفتند: ای رسول خدا عَنَیْ آیا جنگ و خون ریزی در ماه حرام جائز شده است؟ خداوند این آیه را نازل کرد: (یَسْئَلُونَکَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرْامِ قِتَّالٍ فِیهِ قُلْ قِتَّالٌ فِیهِ کَبِیرٌ ... \* یعنی جنگ در ماه حرام کاری بس بزرگ است و باید حرمت آن را نگه داشت و اما آن کاری که ای محمد قریش با تو انجام داده و تو را از مسجد الحرام بیرون کردهاند و به خداوند کافر شدهاند، حرمت آن در نزد خداوند از حرمت ماههای حرام بزرگتر است.

﴿الفتنة ﴾ يعني كفر به خداوند از جنگ و كشتار هم بزرگتر است سپس

اين آيه را نازل كرد: ﴿ الشَّهْرُ الْحَرٰامُ بِالشَّهْرِ الْحَرٰامِ وَ الْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ اعْتَدىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدىٰ عَلَيْكُمْ ١ ﴿ ٢.

يَسْئَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَ الْمَيْسِرِ قُلْ فَبِهِمَا إِنْمُ كَبَيِرٌ وَ مَثَافِعُ لِلنَّاسِ وَ إِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا وَ يَشْنَلُونَكَ مَا ذَا يُنْفِقُونَ قُلِ الْعَفْوَ كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الأَّيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴿٢١٩)

۲۱۹ ـ دربارهٔ شراب و قمار از تو سؤال میکنند، بگو: در آن دو گناهی بزرگ است، و منافعی هم برای مردم در آن است ؛ ولی گناه آن دو بزرگ تر از منافعش است. و از تو سؤال میکنند که از چه چیزی انفاق کنند، بگو: از آنچه که مازاد زندگی است. همچنین خداوند آیاتش را برای شما روشسن میکند شاید که اندیشه نمائید.

﴿ وَ يَسْتَلُونَكَ مَا ذَا يُنْفِقُونَ قُلِ الْعَفْقِ ﴾ يعنى نه خسيس باشد و نه اسراف نمايد.

في الدُّنْيَا وَ الأَخِرَةِ وَ يَسْنَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَىٰ قُـلْ إِصْلاَحٌ لَـهُمْ خَـيْرٌ وَ إِنْ تُخالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ وَ لَوْ شَاءَ اللَّهُ لَأَعْنَنَكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٢٢٠)

۲۲۰ ـ در کار دنیا و آخرت (تا از دنیا برای آخرت توشه بردارید). و سؤال کنند تو راکه با پتیمان چگونه رفتار کنند؟ بگو: اصلاح کار آنها بهتر است، و با آنها رفت و آمد کنید که آنها برادر دینی شما هستند، و خداوند فسادکار را

١. سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۹۴.

٢. بحارالانوار، ج ١٩، ص ١٩١؛ تفسير برهان، ج ١، ص ٢٥٣

از اصلاح کننده می شناسد. و اگر خدا می خواست کار را بر شما سخت می کرد بدرستی که خداوند عزیز و حکیم است.

﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَىٰ قُلْ إِصْلاَحٌ لَـهُمْ خَـيْرٌ وَ إِنْ تُـخَالِطُوهُمْ فَا يَخُوانُكُمْ ﴾ فَإِخْوانُكُمْ ﴾

عبد الله بن مسكان از امام صادق النَّا روايت مى كند هنگامى كه آيه ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوالَ الْيَتَامَىٰ ظُلُماً إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نُاراً وَ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ سَعِيراً ﴾ انازل شد هر كس كه در پيش او يتيمى بود از خود دور مى كرد، و از رسول خدا مَنَ وَاللَّهُ درباره دور كردن يتيمان از خودشان سؤال كردند. خداوند آيه ﴿ يسالونك عن اليتامى... ﴾ رانازل كرد. ا

امام صادق علیه میفرماید: هیچ اشکالی ندارد که غذایت را با غذای یتیمان مخلوط کنی چرا که بچههای کوچک دوست دارند که بزرگترها با آنها غذا بخورند و غذای آنها اندازه هم است، اما لباس و غیر آن باید به اندازه هر کدام جداگانه حساب شود."

وَ لَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَنَّى يُؤْمِنَ وَ لَأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَ لَـوْ أَعْجَبَتْكُمْ وَ لَا تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَنَّى يُؤْمِنُوا وَ لَعَبْدٌ مُؤْمِنَ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَ لَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَ اللَّهُ يَدْعُوا إِلَى الْجَنَّةِ وَ الْـمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَ يُبَيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (٢٢١)

۲۲۱ ـ و با زنان مشرک ازدواج مکنید مگر آنکه ایمان آورند و همانا کنیزی

۱. سورهٔ نساء، آیه ۱۰ . آنان که اموال یتیمان را به ظلم و ستم میخورند، در حقیقت آنها در شکم خود آتش جهنم فرو میبرند و به زودی در شعلههای آتش خواهند افتاد.

وسائل الشيعه، ج ١٧، ص ٢٥٥؛ بحارالانوار، ج ٧١، ص ٣
 بحارالانوار، ج ٧٢، ص ٣؛ وسائل الشيعه، ج ١٧، ص ٢٥۶؛ تفسير برهان، ج ١، ص ٤٧٠

با ایمان بهتر از زن آزاد مشرک است هر چند از (زیبائی) او به شگفت آئید، و زن به مشرکان مدهید مگر آنکه ایمان آورند و همانا بندهٔ مؤمن از آزاد مشرک بهتر است هر چند از او به شگفت آئید. مشرکان شما را به سوی آتش فرا میخوانند و خداوند شما را به سوی بهشت و مغفرت دعوت میکند و خداوند برای مردم آیات خویش را آشکار میفرماید، شاید که متذکر شوند.

﴿ وَ لا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ﴾ به وسيله آيه ﴿ وَ الْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ انسخ شده است.

و ﴿ وَ لا تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا ﴾ برحال خود باقى مانده و نسخ نشده است.

وَ يَسْنَلُونَكَ عَنِ الْمَحْبِضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَاعْتَزِلُوا النَّسَاءَ فِي الْـمَحْبِضِ وَ لَأَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَٰى يَطْهُرْنَ فَاإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّه يُحِبُّ التَّوْابِينَ وَ يُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ (٢٢٢)

نِسْاؤُكُمْ حَرْثَ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنِّى شِنْتُمْ وَقَدَّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ وَ اتَّقُوا اللَّهَ وَ اعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلاَقُوهُ وَ بَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ (٢٢٣)

۲۲۲ \_ از تو دربارهٔ عادت زنان سؤال میکنند، بگو: آن رنجی بدرای زنبان است، در حال حیض از نزدیکی با آنان دوری کنید و با آنها نزدیکی نکنید تا اینکه پاک شوند، چون خود را پاک کردند از آنجا که خدا دستور داده به آنها نزدیک شوید، بدرستی که خداوند توبه کاران و پاکیزه گان را دوست

١. سورهٔ مائده، آیه ۵. و زنان پاکدامن از کسانی که قبل از شما به آنها کتاب داده شده بر شما حلال است.

مىدارد.

۲۲۳ ـ زنان شما کشتزار شمایند، پس به کشتزارتان هر زمانی که خواستید وارد شوید (با آنها آمیزش کنید)، و اعمال نیک (اولاد صالح) برای خود پیش بفرستید و از خدا بترسید، و بدانید که او را ملاقات خواهید کرد. و به مومنان بشارت ده.

## نزدیکیکردن باهمسر درایام حیض

﴿ وَ يَسْئَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُـلْ هُـوَ أَذَى فَاعْتَزِلُوا النِّسْاءَ فِي الْمَحِيضِ وَ لاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ ﴾ يعنى با زنان نزديكى نكنيد تا از حيض غسل نمايند.

﴿ فَإِذْا تَطَهَّرْنَ ﴾ يعنى هنگامى كه غسل كردند ﴿ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللَّهُ ﴾ اللَّهُ ﴾

﴿ نِسْاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنِّي شِئْتُمْ ﴾ يعنى هـ ر طـور كـه خواستيد بـا زنانتـان نزديكي كنيد.

و عامه آیه ﴿ أَنِّی شِئْتُمْ ﴾ را اینگونه تاویل کردهاند یعنی از قُبل و دُبر خواستید با او نزدیکی کنید.

امام صادق علیه میفرماید: ﴿ أَنَّی شِئْتُمْ ﴾ یعنی هر طور که خواستید از فَرْج نزدیکی کنید.

و دلیل کسانی که نزدیکی را بر فَرْج تعبیر میکنند آیه ﴿ نِسْاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ﴾ است که محل کشت برای فرزند همان فَرْج است.

امام صادق الولله می فرماید: هر کس در روز اول حیض زنش با او نزدیکی کند باید یک دینار کفاره بدهد و یک چهارم حد شخص زناکار که بیست و پنج تازیانه است به او زده می شود ، و اگر در روز آخر حیض زنش با او نزدیکی

کند باید نصف دینار کفاره بدهد و دوازده و نیم ضربه حد نیز به او زده می شود. ۱

وَ لاٰ تَجْعَلُوا اللَّهَ عُرْضَةً لِأَيْمَانِكُمْ أَنْ تَبَرُّوا وَ تَتَقُوا وَ تُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ وَ اللَّهُ سَمِيعٌ عَليِمٌ (٢٢۴)

۲۲۴ ـ خدا را در معرض سوگندهای خود قرار ندهید، نیکوکار باشید و از خداوند شنوا و داناست. خداوند شنوا و داناست.

﴿ وَ لا تَجْعَلُوا الله عُرْضَةً لِأَيْمَانِكُمْ أَنْ تَبَرُّوا وَ تَتَّقُوا وَ تُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ ﴾ مىفرمايد: اين گفته مردى است كه در هر حالى سوگند خورده و مىكويد: نه به خدا سوگند، بله به خدا سوگند.

لِلدَّبِنَ يُؤْلُونَ مِنْ نِسْائِهِمْ تُرَبُّضُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَاإِنْ فَاؤُ فَاإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٢٢٦)

وَ إِنْ عَزَمُوا الطَّلاٰقَ فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَليمٌ (٢٢٧)

۲۲۶ ـ کسانی که زنان خود را ایلاء میکنند (سوگند میخورند که با آنها نزدیکی نکنند) چهار ماه انتظار کشند، اگر (از قسم خود) پشیمان شدند، بدرستی که خداوند آمرزنده و مهربان است (آنها را می آمرزد).

۲۲۷ \_ و اگر تصمیم به طلاق گرفتند پس خداوند شنوا و داناست.

#### يلاء

﴿ لِلَّذِينَ يُؤلُونَ مِنْ نِسْائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَاوُّ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ وَ إِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾.

١. وسائل الشيعه، ج ٢٢، ص ٣٢٨؛ بحارالانوار، ج ١٠٠، ص ٢٨٨

امام صادق الله می فرماید: ایلاء یعنی اینکه مرد برای زنش سوگند بخورد که با تو نزدیکی نمی کنم. آن زن اگر توانست بر آن حال صبر نماید پس صبر کند و الا جریان را برای امام (حاکم) بازگو کند و امام (حاکم) چهار ماه به او فرصت می دهد، اگر در این مدت با زنش نزدیکی نکرد به آن مرد می گوید: یا با زنت نزدیکی کن و یا او را طلاق بده که در غیر این صورت تو را محبوس می کنم. ا

روایت شده است که امیر المؤمنین علی الله خانه ای بانی ساخت و مردی را که بعد از چهار ماه به زنش رجوع نکرده بود را حبس نمود و به او فرمود: یا به زنت رجوع کن و یا او را طلاق بده و الا این خانه را بر سرت آتش می زنم. ۲

وَ الْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوءٍ وَ لاَ يَجِلُ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ في أَرْخَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الآُخِرِ وَ بُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ في ذٰلِكَ إِنْ أَزَادُوا إِصْلاَحاً وَ لَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَ لِـلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٢٢٨)

۲۲۸ ـ و زنانی که طلاق داده شدند از شوهر کردن خودداری کنند تا سه مرتبه (از حیض) پاک شوند و آنچه را که در رحم دارند برای آنها حلال نیست که آن آفریده را کتمان کنند اگر به خدا و روز قیامت ایمان دارند. و شوهران آنها در زمان عدّه سزاوارند که رجوع کنند اگر نیّت صلح و سازش داشته باشند، و زنان بر شوهران حق مشروعی دارند همچنانچه شوهران بر زنان حق دارند همچنانچه شوهران بر

وسائل الشيعه، ج ٢٢، ص ٣٤٢؛ تفسير برهان، ج ١، ص ٤٨١؛ نورالثقلين، ج ١، ص ٢١٩
 وسائل الشيعه، ج ٢٢، ص ٣٥٤؛ بحارالانوار، ج ١٠١، ص ١٤٩

# ﴿ وَ الْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاثَةَ قُرُوءٍ ﴾

می فرماید: زن مطلقه ای که حیض می بیند باید سه حیض ببیند تا عده اش ام شود.

﴿ وَ لَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكُتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُومِنَّ يُومِنَّ بِاللهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِرِ ﴾ مىفرمايد: براى زن جائز نيست كه بهدار بودن، حيض وياپاك بودن از حيض را كتمان كند چرا كه خداوند بر زنان سه چيز را واجب كرده است پاكى از حيض، حيض ديدن و بهدار شدن را.

﴿ وَ لِلرِّجْالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً ﴾ يعنى حق مردان بر زنان افضل و بهتر از حق زنان بر مردان است.

الطَّلاقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانِ وَ لاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئاً إِلاَّ أَنْ يَخَافا أَلاَّ يُقَيِمًا حُدُودَ اللهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ يُقيمًا حُدُودَ اللهِ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمًا فَهِمَا افْتَدَتْ بِهِ تِـلْكَ حُـدُودُ اللهِ فَـلا تَعْتَدُوهًا وَ مَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ (٢٢٩)

۲۲۹ ـ طلاق (طلاقی که شوهر حق رجوع دارد) دو مرتبه است، باید بطور شایسته او را نگهدارد و یا به نیکی او را رها کند، و برای شما حلال نیست که چیزی را که به آنها داده اید پس بگیرید، مگر آنکه هر دو بترسید که حدود دین الهی را نگه نداشته باشید، در چنین صورت زن هر چه از مهر خود به شوهر (برای طلاق) ببخشد بر آنان روا باشد. این احکام، حدود دین خداست، از آن سرکشی مکنید و کسانی که از احکام خدا سرپیچی نمایند ستمکار هستند.

#### اقسام طلاق

﴿ الطَّلَاٰقُ مَرَّ تَانِ فَإِمْسًا كُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسًانٍ ﴾ طلاق سوم كه طلاق سنت است زن را با نيكي رها سازد.

یونس عن عبدالله بن مسکان گوید از امام صادق الله از طلاق سنت سؤال کردم فرمود: آن طلاقی است که مرد زنش را در حال پاکی و بدون اینکه با او نزدیکی کرده باشد با شهادت دو شاهد عادل طلاق دهد و آن زن بعد از طلاق سه حیض ببیند، این یک طلاق از طلاق بائن محسوب می شود و بر شوهر حلال است که با او ازدواج کند و مهریه تازهای قرار دهد پس یک طلاق گذشته و دو طلاق دیگر باقی مانده است چرا که او زنش را در حال پاکی و با حضور دو شاهد طلاق داده و سپس بر او رجوع کرده و با او نزدیکی نموده است.

سپس منتظر می ماند تا زن حیض ببیند و از حیض پاک گردد و در حضور دو شاهد عادل او را طلاق می دهد و از زن جدا می گردد تا او سه حیض ببیند و بعد از آن دوباره به او رجوع می کند که این طلاق دوم می شود و بر مرد جائز است به آن زن رجوع کند و اگر با او از دواج کرد این از دواجی تازه با مهریه ای جدید می شود ؛ که در اینجا دو طلاق گذشته و یک طلاق باقی مانده که طلاق آن زن طلاق بائن گردد.

اگر مرد خواست که برای بار سوم او را طلاق بدهد دیگر بر او جائز نیست که به آن زن رجوع کند مگر آنکه با مردی دیگر ازدواج نماید و بعد از او طلاق بگیرد و عده نگه دارد که در این صورت بر شوهر اول جائز است که با او ازدواج نماید.

اما طلاق رجعی، مرد او را رها میکند تا حیض دیده و از آن پاک گردد و سپس او را در حضور دو شاهد عادل طلاق میدهد و بعداز طلاق به او رجوع کرده و با او همبستر میگردد و بعد منتظر میماند تا پاک شود، پس اگر زن حیض دیده و از آن پاک شود برای بار دوم با حضور دو شاهد عادل او را طلاق می دهد و بعد از طلاق دوباره به او رجوع کرده و نزدیکی می کند و سپس منتظر می ماند تا پاک گردد پس اگر حیض دید و از آن پاک شد و برای بار سوم او را در حضور دو شاهد عادل طلاق می دهد که بعد از طلاق سوم برای مرد جائز نیست که با او ازدواج کند مگر اینکه زن با مرد دیگری ازدواج کند که در این صورت زن بعد از طلاق سوم سه حیض می بیند تا برای ازدواج با مرد دیگری پاک شود. زمانی که زن در عده طلاق باشد از ه مدیگر ارث می برند.

پس اگر مرد برای بار اول زنش را در حال پاکی و با حضور شهود طلاق داد و سپس منتظر بماند تا آن زن حیض دیده و پاک گردد سپس قبل از اینکه به او رجوع کند برای بار دوم او را طلاق دهد این طلاق دوم طلاق جائزی نیست زیرا او طلاق در روی طلاق داده است برای اینکه زمانی که زن مطلقه باشد دیگر خارج از تملک مرد قرار دارد مگر اینکه مرد به او رجوع کرده باشد، چون مرد رجوع کرد زن در ملک او قرار میگیرد تا زمانی که او را برای بار سوم طلاق نداده باشد. پس زمانی که برای بار سوم او را طلاق داد دیگر نمى تواند به او رجوع كند؛ پس اگر مرد زن را در حال پاكى و با حضور شاهد طلاق دهد سپس رجوع نماید و بدون نزدیکی کردن با او انتظار پاکی او را بکشد و زن حیض ببیند و از آن پاک گردد در حالی که زن هنوز در خانه شوهر است سپس بعد از رجوع و قبل از اینکه با او نزدیکی کند او را طلاق دهد این طلاق مورد حساب واقع نمی شود چرا که زن را برای بار دوم در پاکی اول طلاق داده است، و پاکی زن با نزدیکی از بین میرود؛ و همچنین طلاق سوم واقع نمی شود مگر بعد از رجوع و نزدیکی کردن با او که سپس آن زن حیض

دیده بعد از حیض پاک شود و بعد از آن مرد زن را با حضور شاهد طلاق میدهد که برای هر طلاقی پاکی از نزدیکی مرد با زن و با حضور شاهد است. ۱

﴿ وَ لاٰ يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا أَلاَّ أَنْ يَخَافَا إِلاَّ يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ يُقِيمًا حُدُودَ اللَّهِ فَلاَ جُنْاحَ عَلَيْهِمًا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ تِلْکَ حُدُودُ اللَّهِ ﴾. اين آيه دربارهٔ طلاق خلع نازل شده است.

از امام صادق الن مىفرمايد: خلع اين است كه زن به شوهرش بگويد سوگندت را تربیت اثر نمی دهم (یعنی اگر مرا سوگند دهی که فیلان عمل را انجام ده نخواهم داد)، از این به بعد بدون اجازه تو از خانه بیرون میروم، مرد اجنبی را به بسترت راه می دهم، جنابتی که از نزدیکی با تو حاصل شود غسل نمىكنم ؛ يا بكويد هيچ امرى را از تو اطاعت نمىكنم ، تا طلاقم دهى ؛ اگر این را گفت ، آن وقت بر شوهر حلال میشود آنچه مهر به او داده ، پس بگیرد ، و یا علاوه بر آن مقداری هم از مال زن را که زن قادر بر آن است طلب کند، و با رضایت طرفین در طهری که با او جماع نکرده طلاقش دهد، در حالی که شهود هم حاضر باشند ، در چنین شرایطی طلاق بائن خواهد بود ، هر چند که یک طلاق است ، و دیگر شوهر نمی تواند در عده رجوع کند ، و بعد از عده ، او هم مانند سایر خواستگاران است، اگر زن راضی شد دوباره خود را به عقد او در مى آورد و اگر خواست در نمى آورد ، پس اگر خود را به عقد او در آورد ، نزد شوهر دو طلاق دیگر محل دارد ، و جا دارد که شوهر بر زن شرط کند ، آن شرطی را که صاحب مبارات میکند. و مرد می تواند به زن بگوید آنچه را که

کافی، ج ۶، ص ۶۷؛ تهذیب الاحکام، ج ۸، ص ۲۷؛ استبصار، ج ۳، ص ۲۶۸؛ بحارالانوار، ج ۱۰۱، ص ۱۴۵

به من دادهای را دوباره به تو بدهم و آنها را در ملک تو در بیاورم.

امام النظی فرمود: طلاق خلع، مبارات و تخییر با طهارت بدون نزدیکی و با حضور دو شاهد عادل است. اگر زنی که با خلع طلاق گرفته است با مرد دیگری ازدواج کند سپس آن مرد هم او را طلاق بدهد برای شوهر اولی جائز است که با او ازدواج نماید. مردی که زنش را با خلع و مبارات طلاق داده نمی تواند بر او رجوع کند مگر آنچه را که از زن گرفته به او برگرداند. ا

فَإِنْ طَلَقَهٰا فَلاْ نَحِلُ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَٰى تَنْكِحَ زَوْجاً غَيْرَهُ فَاإِنْ طَلَقَهٰا فَلاْ جُناحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَزاجَعٰا إِنْ ظَنَا أَنْ يُقْبِمُا حُدُودَ اللّهِ وَ تِلْكَ حُدُودُ اللّهِ يُبَيِّئُهَا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (٢٣٠)

وَ إِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرَّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرَّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرَّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرَّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَ لاَ تُمْسِكُوهُنَّ فِيلَاكُمْ فَا يَغْمَنَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَ مَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ لاَ تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللّهِ مَرُواً وَ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَ مَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَ مَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَ مَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ اللّهَ عَلَيْكُمْ مِنَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَ مَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَ مَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَالَهُ وَاللّهُ وَل

وَ إِذَٰا طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلا تَعْضُلُوهُنَّ أَنْ يَـنْكِحْنَ أَزْواجَـهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُمْ بِالْمَعْرُوفِ ذَٰلِكَ يُوعَظُّ بِهِ مَنْ كَانَ مِنْكُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الآخِرِ ذَٰلِكُمْ أَزْكَىٰ لَكُمْ وَ أَطْهَرُ وَ اللَّهُ يَعْلَمُ وَ أَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ (٢٣٢)

۲۳۰ ـ پس اگر زن را طلاق (سوم) داد دیگر آن زن بر او حلال نیست تا اینکه زن با مرد دیگری ازدواج کند (و آن مرد با او نزدیکی کند)، اگر همسر

١. بحارالانوار، ج ١٠١، ص ١٤٢؛ وسائل الشيعة، ج ٢٢، ص ٢٩٣؛ تفسير برهان، ج ١، ص ۴۸٩

دوم زن را طلاق داد (در اینصورت) زن میتواند با شوهر اوّلش ازدواج دوباره کند اگرگمان کنند که احکام الهی را رعایت میکنند آن حدود الهی است که (خداوند) آن را برای گروهی که می فهمند بیان میکند.

۲۳۱ ـ و هنگامی که زنان را طلاق دادید و مدت عده آنهابه پایان رسید یا آنها را به سازگاری نگاه دارید و یا به نیکی رها کنید، و آنها را به خاطر اذیت و آزار نگاه مدارید. هر کس که چنین کند به خودش ظلم و ستم کرده است. و آیات خدا را به مسخره نگیرید و به یاد آورید نعمت خدا را بر خود و آیات خدا را به مسخره نگیرید و به یاد آورید نعمت خدا را بر خود و کتاب و حکمتی را که بر شما نازل کرده و با آن شما را پند و اندرز می دهد، از خدا بترسید، و بدانید بدرستی که خداوند به هر چیزی آگاه و داناست. ۲۳۲ ـ و چون زنان را طلاق دادید و زمان عده آنها به پایان رسید، مانع آنها نشوید که با شوهرانشان ازدواج کنند هنگامی که در صیان آنها به طرز نیکوئی تراضی برقرار شود. آن پند و اندرز برای افرادی است که به خدا و روز قیامت ایمان دارند. این دستور برای تزکیهٔ شما بهتر است و خدا رمصلحت شما) را می داند و شما نمی دانید.

﴿ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجاً غَيْرَهُ ﴾ يعني طلاق

سوم.

﴿ فَلا جُنِّاحَ عَلَيْهِمًا أَنْ يَتَرَّاجِعًا ﴾ يعنى در طلاق اول و دوم.

﴿ إِذَا طَلَّقْتُمُ النَّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَ لاَ تُمْسِكُوهُنَّ ضِراراً لِتَعْتَدُوا ﴾ يعنى زمانى كه مرد زنش را طلاق داده بر او جائز نيست رجوع كند و به قصد رجوع زن را اذيت و آزار نمايد.

﴿ وَ لا تُمسِكُوهُنَّ ضِراراً ﴾ يعنى او را محبوس نكنيد.

﴿ وَ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَـبَلَغْنَ أَجَـلَهُنَّ فَـلاَ تَـعْضُلُوهُنَّ أَنْ يَـنْكِحْنَ أَزْوٰاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُمْ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ يعنى زمانى كـه زن راضـى بـه ازدواج حلال شد.

وَ الْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَزَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لاَ تُكَلِّفُ نَفْسٌ إِلاَّ وُسْعَهَا لاَ تُضَارً وَاللّهَ يُولَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ فَإِنْ أَزَادَا فِصَالاً وَاللّهَ يُولَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ فَإِنْ أَزَادَا فِصَالاً عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُما وَ لِأَ مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ فَإِنْ أَزَادَا فِصَالاً عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُما وَ تَشَاوُرٍ فَلا جُناحَ عَلَيْهُم وَ اللّهُ وَ عَلَيْهُم وَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَالْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَال

۲۳۳ ـ و مادران فرزندان خود را دو سال کامل شیر دهند، این برای کسانی است که میخواهند دو سال کامل را شیر بدهند، و بر (پدر) فرزند است که در مدت شیردهی مادر خوراک و لباس او را بطور شایسته و نیکو بدهند و همه به اندازهٔ طاقت خویش مکلف هستند، نه مادر بیه خاطر فیرزند به زحمت و زیان بیافتد و نه پدر متضرر شود. و (اگر کودک پیدر نداشت) وارث باید در نگهداری او به حد متعارف اقدام کند. و اگر پدر و مادر مصلحت دیدند که فرزند را زودتر از شیر بگیرند و در این مورد با هم مشورت کنند هیچ گناهی بر آن دو نیست، و اگر خواستید که دایهای برای فرزندان خود بگیرید گناهی بر شما نیست در صورتی که حق دایه را به نیکی بیردازید. و از خداوند بترسید و بدانید بدرستی که خداوند به آنچه

﴿ وَ الْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِـمَنْ أَرَادَ أَنْ يُسِمَّ

الرَّضَاعَةَ وَ عَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ يعنى زمانى كه مرد بميرد و بچه شيرخوارهاى را از خود به جا بگذارد بر وارث سزاوار نيست كه به نفقهٔ آن طفل ضررى برساند بلكه بايد با نيكى و احسان با و رفتار نمايد.

# ﴿ لا تُضَارُّ والدَّةُ بِوَلَدِها وَ لا مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ ﴾

امام صادق الله میفرماید: برای مرد جائز نیست وقتی که زنش بچه شیرخوارهای دارد از نزدیکی کردن با او خودداری ورزد و او را بزند و به او بگوید: نزدیک تو نمی شوم چون می ترسم حامله شوی و بچه ام را بکشی ؛ همچنین بر زن جائز نیست که از نزدیک شدن مرد به خود امتناع نماید و به او بگوید: می ترسم حامله شوم و بچه ام بمیرد. این عمل آنها بر نزدیکی و جماعشان ضرر می زند. ا

﴿ وَ عَلَى الْوَٰارِثِ مِثْلُ ذُلِكَ ﴾ مى قرمايد: براى زنى كه داراى بچه است و شوهرش فوت كرده است ضرر زده نشود، و همچنين براى وارث جائز نيست كه در نفقهٔ امولد بر او تنگ بگيرند و ضرر بزنند. ٢

﴿ فَإِنْ أَرْادًا فِصَالاً عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمًا وَ تَشَاوُرٍ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمًا ﴾ يعنى هنگامى كه مادر طفل و وارث با هم مصالحه كنند و وارث بگويد: بچه را بر دار و هر كجا كه خواستى برو.

وَ الَّذَبِنَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَ يَذَرُونَ أَزْوَاجاً يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَـعَةَ أَشْـهُرٍ وَ عَشْراً فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فيما فَعَلْنَ في أَنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَ

بحارالانوار، ج ۱۰۱، ج ۵۸؛ وسائل الشیعه، ج ۲۱، ص ۴۵۸؛ تفسیر برهان، ج ۱، ص ۴۹۶
 ب وسائل الشیعه، ج ۲۱، ص ۴۵۸؛ تفسیر برهان، ج ۱، ص ۴۹۶؛ نورالثقلین، ج ۱، ص ۲۲۸

اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٢٣٤)

وَ لاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فَهِمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النَّسَاهِ أَوْ أَكْنَنَتُمْ فَي أَنْفُسِكُمْ عَلِمَ اللَّهُ أَنْكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ وَلَكِنْ لاَ تُواعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلاَّ أَنْ تَقُولُوا قَوْلاً مَعْرُوفاً وَ لاَ تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النَّكَاحِ حَتَى يَبْلُغَ الْكِنَابُ أَجَلَهُ وَ اعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا في أَنْفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَ اعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ (٢٣٥)

۲۳۴ ـ و کسانی که از شما میمیرند و زنانشان زنده میماند، آنها باید به مدت چهار ماه و ده روز عده نگه دارند و چون عده شان تمام شد، گناهی بر شما نیست، هر طور که می خواهند دربارهٔ خودشان بطور شایسته انسجام دهند (از دواج نمایند)، و خداوند بدانچه انجام می دهید آگاه است.

۲۳۵ ـ و گناهی بر شما نیست که از آن زنان (شوهر مرده بعد از تمام شدن عده) خواستگاری کنید یا در دل تصمیم به آن داشته باشید (بدون اینکه تصمیم قلبی خویش را اظهار کنید)، تنها خدا می داند که به یاد آنها خواهید افتاد، و لیکن (در زمان عدّه) با آنها در پنهانی قرار ازدواج مگذارید مگر آنکه تا حدود شرع سخن گوئید، با آنها خطبهٔ ازدواج نخوانید مگر تا زمانی که عدّهٔ (وفات) آنها تمام شده باشد، و بدانید که خداوند به آنچه در دل دارید آگاه است، پس از او بترسید و بدانید که خداوند آمرزنده و بردبار

این آیه ﴿ وَ الَّذِینَ یُتَوَقَّوْنَ مِنْكُمْ وَ یَذَرُونَ أَزْوَاجاً یَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَ عَشْراً ﴾ با آیه ۱۶۰ همین سوره ﴿ وَ الَّذِینَ یُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَ یَذَرُونَ أَزْوَاجاً وَصِیَّةً لِأَزْوَاجِهِمْ مَتَاعاً إِلَى الْحَوْلِ غَیْرَ إِخْزَاجٍ ﴾ نسخ شده است و در هنگام نوشتن ناسخ بر منسوخ مقدم شده است.

﴿ وَ لا جُناحَ عَلَيْكُمْ فِيمًا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكْنَنْتُمْ فِي

أَنْفُسِكُمْ ﴾ زنى كه در عده وفات است مردى با او پنهانى قرار ازدواج نگذارد چرا كه خداوند عز و جل نهى كرده است و مىفرمايد: ﴿ لا تُواعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلاَّ أَنْ تَقُولُوا قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾ وعده پنهانى اين است كه مرد در عده وفات زن به او بگويد وعدة ما در خانه فلانى است.

اعشی در این باره میگوید: با زنی که بر تو حرام است پنهانی وعده ازدواج مگذار.

﴿ وَ لا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكَاحِ حَتَّى يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ ﴾ عده وفات زن كه در اين آيه بدان اشاره شده چهار ماه و ده روز است.

لا جُناحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَقْتُمُ النَّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَربِضَةً وَ مَتَّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ فَلَدَرُهُ وَعَلَى الْمُفْتِرِ قَلَارُهُ مَنَاعاً بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ (٢٣٦)

۲۳۶ ـ گناهی بر شما نیست اگر زنانی را که رها کردید قبل از اینکه با آنان نزدیکی کرده و یا مهری را مقرّر داشته باشید، آنهایی که توانمند هستند به اندازهٔ توانایی خویش آنها را به شایستگی بهرهمند سازید که این بر نیکوکاران حق است.

﴿ لا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً ﴾ يعنى مردى كه با زنى ازدواج كرده و بدون اينكه با او نزديكى كند يا مهريهاش را مشخص نمايد او را طلاق بدهد، در اين هنگام مرد در زمان طلاق بنابر وسع خود بايد مالى را به زن بپردازد چنانكه خداوند عز و جل در آيه ﴿ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَ عَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ ﴾ پس كسى كه وسع مالى دارد در هنگام طلاق بايد از كنيز، و پول و لباس او را بهرهمند گرداند و كسى دارد در هنگام طلاق بايد از كنيز، و پول و لباس او را بهرهمند گرداند و كسى

که قدرت مالی ندارد با روپوش و هر چیزی که قدرتش را دارد به او بدهد.

و اگر با زنی ازدواج کند و مهریهاش هم معلوم باشد و با او نزدیکی نکرده باشد و بخواهد که او را طلاق بدهد باید نصف مهریه را به او بپردازد.

وَ إِنْ طَلَقَتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ وَ قَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِبِضَةً فَيَصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلاَّ أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُوا الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النَّكَاحِ وَ أَنْ تَعْفُوا أَقْـرَبُ لِلتَّقُوىٰ وَ لاَ تَنْسَوُا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٢٣٧)

۲۳۷ ـ و اگر زنان را قبل از اینکه با آنها نیزدیکی کسرده طبلاق دهید، در صورتی که برای آنها مهر تعیین کرده اید باید نصف مهر را به آنها بدهیاد مگر آنها خودشان آن را ببخشند یا کسی که امر ازدواج به دست اوست (مثل پدر یا جد) آن را ببخشند، و گذشت کردن شما (تمام مهر را) به تقوا نیزدیکتر است، و فضیلتهایی که در بینتان بود را فراموش مکنید، بدرستی که خداوند بدانجه انجام می دهید آگاه است.

﴿ إِلاَّ أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُوا الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ ﴾ كه آن ولى و پـدر هستندكه آنها هم بدون امر دختر نميتوانند آن را ببخشند.

﴿ وَ إِنْ طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ وَ قَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَرِيضَةً فَيَصف مَا فَرَضْتُمْ إِلاَّ أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُوا الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ ﴾ اين زنان ديگر عده اى ندارند و بعد از طلاق گرفتن هر وقت كه خواستند مى توانند ازدواج كنند.

#### اقسامعده

عده بر بیست و دو وجه است زن مطلقه عدهاش این است که سه حیض

ببیند. و اگر زنی حیض نبیند باید سه ماه عده نگهدارد ؛ اگر زنی عادتی نامنظم دارد یعنی گاهی کمتر از یک ماه و گاهی بیشتر از یک ماه حیض می بیند اگر همین زن طلاق داده شود و قبل از اینکه سه ماه عده اش تمام شود حیض ببیند همان یک حیض محسوب می شود و عده اش با حیض مشخص می شود و اگر همان زن سه ماهش تمام شود و حیض نبیند عده اش همان سه ماه است، پس اگر قبل از سه ماه حیض ببیند عده اش با خون حیض مشخص می گردد.

عده زنی که طلاق داده شده و شوهر حق رجوع به او را ندار دباید از حیض سوم پاک گردد، و عده زن حامله تا زمان بچه به دنیا آوردن است پس اگر زن حامله امروز طلاق داده شود و فردا بچهاش را به دنیا آورد عدهاش تمام می شود. عده زن حامله ای که شوهرش مرده با دور ترین مدت است پس اگر آن زن قبل از اینکه چهار ماه و ده روز تمام شود بچهاش را به دنیا بیاورد پس عدهاش همان چهار ماه و ده روز محسوب می شود و اگر آن مدت بگذرد و بچهاش را به دنیا نیاورد عده اش زمان به دنیا آمدن بچه است.

عده زنی که شوهرش او را در حال غیاب طلاق داده زمانی که دو شاهد عادل شهادت به آن طلاق دهند که در فلان روز طلاق داده از همان روز عده طلاق محسوب می شود و اگر شاهدی شهادت ندهد و زن هم نداند که شوهرش در چه روزی او را طلاق داده است از آن روزی که شنید شوهرش او را طلاق داده عده اش شروع می شود.

عده زنی که شوهرش در مسافرت فوت کرده باشد از آن روزی که فوت شوهرش را شنیده شروع می شود. زنی که شوهرش با او نزدیکی نکرده طلاقش بدهد عده ندارد. زنی که شوهرش قبل از اینکه با او نزدیکی کند بمیرد چهار ماه و ده روز است. عده مردانی که چهار زن دارند و یکی از آنها را طلاق داده باشند برای او حلال نیست که با زنی دیگر ازدواج کند مگر آنکه عده آن زن تمام بشود ؛ پس زمانی که مرد میخواهد با خواهر زنش ازدواج نماید باید زنش را طلاق بدهد و صبر کند تا عده او تمام شود و سپس با خواهرش ازدواج نماید.

زنی که شوهرش مرده هر کجا که خواست میتواند عده نگهدارد. زنی که طلاقش رجعی نیست عدهاش را هر کجا که خواست میتواند نگهدارد. زنی که طلاقش رجعی است باید در خانه شوهرش عده نگهدارد و در زمان عده شوهر میتواند او را ببیند و او نیز میتواند شوهرش را ببیند.

عده کنیز زمانی که در اختیار مرد آزادی است دو ماه و پانزده روز است. عده متعه چهل و پنج روز است. عده زن اسیر پاک شدن رحم است. اینها صورتهای گوناگون عده است.

زنی که حرام ابدی بر مرد می شود آن زنی است که مرد او را در حضور دو شاهد عادل سه بار در سه مجلس مختلف طلاق داده است و آن زن با مردی دیگر ازدواج می کند و بعد از او طلاق گرفته و دوباره با مرد اول ازدواج می کند و باز مثل اول سه بار از او طلاق می گیرد و باز با کس دیگری ازدواج کرده و از او هم طلاق می گیرد و باز هم با همان مرد اولی که او را شش بار طلاق داده ازدواج می کند و باز هم مرد اولی او را سه بار طلاق می دهد که جمعاً نه بار می شود، در اینجاست که آن زن بر مرد اولی حرام ابدی می شود چرا که آن مرد او را ندواج کرده است. مردی که زنش مرد او را ندون آنکه حیض ببیند و یا در حال حیض دیدن باشد و یا در حال نفساء باشد و قبل از آنکه پاک گردد طلاق بدهد طلاق باطل است.

خافِظُوا عَلَى الصَّلَوٰاتِ وَ الصَّلاَةِ الْوُسُطىٰ وَ قُومُوا لِلَّهِ قَانِتِينَ (٢٣٨) ٢٣٨ ـ بر انجام نمازها و نماز وسطى (عصر) مواظبت نمائيد و از روى خشوع و خضوع براى خداوند قيام كنيد.

امام صادق المنظِيِّ اين آيه را اينطور قرائت كردند: ﴿ حُافِظُوا عَلَى الصَّلَوٰ اتِ وَ الصَّلاٰ قِ الْوُسُطىٰ صلاة العصر وَ قُومُوا لِلَّهِ قَانِتِين ﴾ دوايت شده كه امام صادة عالماً آيه ﴿ حافظُه اعلَى الصَّلَوٰ اتِ وَ الصَّلاٰة

روايت شده كه امام صادق علي العلام العلام العلام العلام العلام العلام العلام العلام العلام المراد المراد المراد المراد وسطى نماز عصر است.

﴿ قُومُوا لِلّهِ قَانِتِينَ ﴾ يعنى استقبال شخص از نماز و رعايت كردن اوقات نماز طورى باشد كه چيزى او را از نماز باز ندارد. ١

فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجُالاً أَوْ رُكْنِاناً فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كَمَا عَلَّمَكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ (٢٣٩)

۲۳۹ ـ پس اگر (به خاطر خطری) بترسید نماز را پیاده و یا سواره انسجام دهید پس هنگامی که امنئیت یافتید خدا را یاد کنید همچنانکه خداوند آن چیزهایی که نمی دانستید را به شما یاد داد.

#### نماز خوف

﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَاناً ﴾ اين آيه اجازه مى دهد كه شخصى كه ترس دارد نمازش را در حال سواره و يا در حال راه رفتن بخواند ؛ و نماز خوف بر سه صورت است، وجه اول خداوند مى فرمايد: ﴿ وَ إِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاَةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ مَعَكَ وَ لْيَأْخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ فَاذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِنْ وَرَائِكُمْ وَ لْتَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرىٰ لَمْ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّوا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِنْ وَرَائِكُمْ وَ لْتَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرىٰ لَمْ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّوا

١. بحارالانوار، ج ٧٩، ص ٢٨۶؛ تفسير برهان، ج ١، ص ٥٠٩؛ نورالثقلين، ج ١، ص ٢٣٧

مَعَکَ وَ لْیَا خُذُوا حِذْرَهُمْ وَ السلاحَتَهُمْ وَ السلام باشی و نماز بر آنان به پا داری باید آنها با تو مسلّح به نماز ایستند، و چون سجدهٔ نماز به جای آوردند (و نماز را فُرادی تمام کردند) در پشت سرِ شما رفته و گروهی که نماز نخوانده بیایند و با تو نماز گزارند و البته با لباس جنگ و اسلحه، زیرا کافران آرزو و انتظار دارند که شما از اسلحه و اسباب خود غفلت کنید تا ناگهان بر شما حمله نمایند. و چنانچه بارانی یا مرضی شما را از برگرفتن سلاح به رنج اندازد باکی نیست که اسلحه را فروگذارید ولی از دشمن بر حذر باشید خدا برای کافران عذابی سخت خوارکننده آماده ساخته است.

وجه دوم از نماز خوف این است که شخص در هنگام سفر از دزد و درنده می ترسد پس او رو به قبله می ماند و نماز را می بندد و در همان حال نیز به راه خود ادامه می دهد زمانی که قرائت خود را تمام کرد و قصد کرد که رکوع و سجود کند صورتش را در حد توان رو به قبله می کند و اگر برایش مقدور نبود در همان حال رکوع و سجده را به جا می آورد و اگر سواره بود با اشاره سر رکوع و سجده را به جا می آورد.

نماز مجادله (مجاهده) و آن نماز در حال جنگ است هنگامی که برایش مقدور نبود که از اسب خود پائین بیاید، تکبیر میگوید و نمازش را میخواند و برای هر رکعتی تکبیر میگوید و نمازش را میخواند ؛ حضرت علی النظیر و برای هر رکعتی صفین پنج نماز را بر روی اسبها خواندند که برای هر رکعتش یک تکبیر میگفتند.

از نماز خوف نماز حيرت است كه برسه صورت مىباشد، يك صورت اين

۱. سورة نساء، آية ۱۰۲

است که شخص در بیابان است و نمی داند قبله کدام سمت است پس به چهار سمت نماز میخواند. وجه دوم این است که نماز کسی فوت شده اما نمی داند که کدام نماز است در این صورت بر او واجب می شود که یک نماز سه رکعتی، یک نماز چهار رکعتی و یک نماز دو رکعتی بخواند که در این صورت اگر نماز فوت شده او نماز مغرب باشد قضایش به جا آورده شده و اگر نماز عشا، ظهر و عصر باشد آن هم قضایش به جا آورده شده و اگر نماز فوت شدهاش نماز صبح باشد آن هم قضایش به جا آورده شده است. کسی که دو لباس دارد و یکی از آن دو لباس نجس شده و شخص نمی داند که کدام یک از آن دو لباس به نجاست در این هنگام با هر دو لباس جداگانه آن دو لباس به نجاست آلوده گشته است در این هنگام با هر دو لباس جداگانه نماز می خواند و بعد از آن که به آب دست رسی پیدا کرد هر دو لباس را

أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِبِنَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَ هُمْ أَلُوفٌ حَذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْيَاهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَذُو فَـضْلٍ عَـلَى النَّـاسِ وَ لَكِـنَّ أَكْـثَرَ النَّـاسِ لأ يَشْكُرُونَ (٣٤٣)

۲۴۳ ـ آیا ندیدی آنهایی را که از ترس مرگ از دیار خود بیرون رفتند هزاران نفر بودند که خداوند به آنها فرمود بمیرید (همگی مردند) سپس (خداوند) آنها را زنده کرد، زیرا خداوند در حق بندگان فضل و کسرم بسیار دارد، و لیکن بیشتر مردم سیاسگزار نیستند.

در شام در محل سکونت مساکین طاعون شایع شد، خلق بسیاری از ترس طاعون از آنجا فرار کرده و رو به بیابان آوردند پس در یک شب همهٔ آنها مردند، و استخوانهایشان در محل عبور رهگذران ریخته شد و مردم از روی آن استخوانها رفت و آمد می کردند و با پاهایشان آنها را از مسیر خود دور می کردند، سپس خداوند آنها را زنده کرد و به منازل خودشان برگشتند و مدت زیادی بعد از آن جریان زندگی کردند و بعد به تدریج مرده و همدیگر را دفن می کردند.

أَ لَمْ تَرَ إِلَى الْمَلَإِ مِنْ بَنِي إِسْرَائِهِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ إِذْ فَالُوا لِنَبِي لَهُمُ ابْعَثْ لَنَا
مَلِكَا نُقَاتِلْ في سَبِيلِ اللّهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ أَلَا تُقَاتِلُوا
قَالُوا وَ مَا لَنَا أَلا نُقَاتِلَ في سَبِيلِ اللّهِ وَ قَدْ أُخْرِجْنَا مِنْ دِيَارِنَا وَ أَبْنَائِنَا فَلَمّا
كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوا إِلاَّ قَلْبِلاً مِنْهُمْ وَ اللّهُ عَلَيْمٌ بِالظَّالِمِينَ (٢٤٦)
كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَولُوا إِلاَّ قَلْبِلاً مِنْهُمْ وَ اللّهُ عَلَيْمٌ بِالظَّالِمِينَ (٢٤٦)
وَ قَالَ لَهُمْ نَبِيّهُمْ إِنَّ اللّهُ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكاً قَالُوا أَنِّى يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ
عَلَيْنَا وَ نَحْنُ أَحَقٌ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَ لَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللّهُ اصْطَفَاهُ
عَلَيْنَا وَ نَحْنُ أَحَقٌ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَ لَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِنَ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللّهُ اصْطَفَاهُ
عَلَيْنَا وَ نَحْنُ أَحَقٌ بِالْمُلْكِ فِي الْعِلْمِ وَ الْجِسْمِ وَ اللّهُ يُؤْتِي مُلْكَةُ مَنْ يَشَاهُ وَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمً وَ (ادَهُ بُسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَ الْجِسْمِ وَ اللّهُ يُؤْتِي مُلْكَةُ مَنْ يَشَاهُ وَ اللّهُ عَلَيْمً فَي عَلَيْمٌ (٢٤٧)

وَ قَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ آيَةَ مُلُكِهِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ التَّابُوتُ فِهِ سَكَبِنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَ بَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ آلُ مُوسىٰ وَ آلُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلاَئِكَةُ إِنَّ فَي ذَٰلِكَ لاَّيَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴿٢٤٨)

فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِبِكُمْ بِنَهَرٍ فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّي وَ مَنْ لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّي إِلاَّ مَنِ اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِهِ فَشَرِبُوا مِنْهُ إِلاَّ قَلْبِلاً مِنْهُمْ فَلَمَّا جُاوَزَهُ هُوَ وَالَّذَبِنَ آمَنُوا مَعَهُ قَالُوا لاَ طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَ جُنُودِهِ قَالَ الَّذَبِنَ يَظُنُونَ أَنَّهُمْ مُلاَقُوا اللَّهِ كَمْ مِنْ فِئَةٍ قَلْبِلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَشِرَةً بِإذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ (٢٤٩)

وَ لَمَّا بَرَزُوا لِجَالُوتَ وَ جُنُودِهِ قَالُوا رَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْراً وَ ثَبَّتْ أَقْدَامَـنَا وَ

انْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ (٢٥٠)

فَهَزَمُوهُمْ بِإِذْنِ اللَّهِ وَ قَتَلَ ذَاوُدُ جَالُوتَ وَ آثَاهُ اللَّهُ الْـمُلُکَ وَ الْـحِكْمَةَ وَ عَلَّمَهُ مِمَّا يَشَاءُ وَ لَوْ لاَ دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَ لَكِنَ اللَّهَ ذُو فَصْل عَلَى الْعَالَمِينَ (٢٥١)

۲۴۶ - آیا گروهی از بنی اسرائیل را ندیدی که بعد از موسی به پیامبر خود گفتند: پادشاهی (زمامداری) برای ما انتخاب کن تا (به فرماندهی او) در راه خدا جنگ کنیم. (پیامبر آنها) گفت: اگر جنگ بر شما واجب شد مبادا زیر بار جنگ نروید. گفتند: چرا در راه خدا جنگ نکنیم در حالی که دشمنان ما را از دیارمان بیرون کردند؟! پس هنگامی که جهاد بر آنها مقرّر شد به جز عدهٔ کمی همه از جهاد روی برگردانیدند، و خداوند از اعمال ستمکاران آگاه است.

۲۴۷ - پیامبرشان به آنها گفت: تحداوند طالوت را به پادشاهی (زمامداری) شما برگزید. گفتند: از کجا بزرگی و زمامداری، او بر ما رواست در صورتی که ما به زمامداری شایسته تر از او هستیم و او ثروت زیادی ندارد؟ گفت: خداوند او را بر شما برگزیده و در دانش و قدرت جسم را توانایی بخشیده است، و خداوند ملک خود را به هر کس که بخواهد می بخشد، که خداوند توانگر و داناست.

۲۴۸ - پیامبرشان به آنها گفت: که نشانهٔ پادشاهی او این است که تابوتی که در آن سکینهٔ خدا و الواح بازمانده از خانوادهٔ صوسی و هارون است و فرشتگان آن را به دوش می کشند برای شما می آید، که در آن برای شما حجتی روشن است اگر اهل ایمان باشید.

۲۴۹ ـ پس هنگامي كه طالوت لشكر خود را بيرون برد به أنها گفت:

بدرستی که خداوند شما را با نهر آبی آزمایش میکند، پس هر کس از آن بنوشد از من نیست، و هر کس از آن بیش از یک پیمانه نیاشامد از من است. پس همهٔ سپاه بجز عدهٔ کمی از آن آب آشامیدند. پس هنگامی که طالوت و ایمان آورندگان به او از نهر عبور کردند (با دیدن لشکر جالوت ترسیدند و) گفتند: صا تاب مقاومت جالوت و سپاه او را نداریم. امّا آنهایی که میدانستند خداوند را ملاقات خواهند کرد گفتند: چه بسیار گروههای کوچکی که با یاری خداوند بر سپاهی عظیم پیروز شدهاند، و خداوند با

۲۵۰ ـ و چون در میدان مبارزهٔ جالوت و لشکریان او قرار گرفتند گفتند: پروردگارا، به ما صبر و استقامت عنایت کن و قدمهای ما را ثابت بدار و ما را بر پیروزی بر کافران یاری فرما.

۲۵۱ ـ پس به یاری خداوند کافران را شکست دادند و داود جالوت را کشت و خداوند پادشاهی و حکمت را به او عنایت فرمود و از آنچه میخواست به او تعلیم نمود. و اگر خداوند بعضی از مردم را در مقابل بعضی دیگر دفع نمی کرد فساد زمین را فرا می گرفت، و لکن خداوند بسر جهانیان فیضل و احسان دارد.

#### قصهطالوت وجالوت

ابوبصیر از ابوجعفر النظیر روایت کرده که آن حضرت فرمود: بنی اسرائیل بعد از رحلت موسی مرتکب گناهان شده، دین خدا را دگرگون نموده و از فرمان پروردگارشان سرپیچی کردند، در میان آنان پیامبری بود که به کارهای نیک امرشان نموده و از کارهای زشت نهیشان می کرد ولی بنی

اسرائیل اطاعتش نمیکردند. ا

و روایت شده که آن پیامبر ارمیا النظیر بوده است، خداوند متعال به همین جرم، جالوت را که مردی قبطی بود بر آنان مسلط نمود پس او بنی اسرائیل را ذلیل کرده و مردانشان را به قتل رسانید، و از سرزمینشان و اموالشان بیرون کرد، و زنانشان را به بردگی گرفت، بنی اسرائیل نزد پیامبرشان شکایت برده و ناله و زاری کرده و گفتند: از خداوند متعال درخواست کن فرماندهی برای ما برگزیند، تا در راه خدا به جنگ و جهاد بیردازیم.

در آن روزگار نبوت همواره در یک دودمان و سلطنت در دودمانی دیگر بود و خدا هرگز نبوت و سلطنت را در یک دودمان جمع نکرده بود ، به همین جهت بود که آن تقاضا را کردند، پیامبرشان به آنها گفت: ﴿ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكاً ﴾ خداوندطالوت را فرمانده و پادشاه شما قرار داده است. بنی اسرائیل از شنیدن آن خشمگین شده و گفتند: ﴿ أَنِّی یَکُونُ لَهُ الْمُلْکُ عَلَیْنا وَ نَحْنُ أَحَقُ بِالْمُلْکِ مِنْهُ وَ لَمْ یُونَتَ سَعَةً مِنَ الْمَالِ ﴾ پادشاهی از آن ماست و ما از طالوت به پادشاهی سزاوارتر هستیم، او هیچ مال و شروتی مادرد.

در آن زمان نبوت در خاندان لاوی بود، و مُلک و سلطنت در خاندان یوسف النظافی و ملک و سلطنت در خاندان یوسف النظافی و در مادری حضرت یوسف النظافی بود که نه از خاندان سلطنت.

پيامبرشان به آنها فرمود: ﴿ إِنَّ الله اصطفاه عَلَيْكُمْ وَ زَادَه بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَ الله عَلِيمُ ﴾ طالوت الْعِلْمِ وَ الله عَلِيمٌ ﴾ طالوت مردى قوى هيكل و شخصى شجاع و از لحاظ علم داناتر از بقيه بود اما

١. قصص الانبياء جزائري، ص ٣٣٠

شخصی فقیر بود و لذا بنی اسرائیل به خاطر فقر بر او عیب میگرفتند و میگفتند: او مال و ثروت ندارد.

پیامبرشان به آنها گفت: ﴿ إِنَّ آیَةَ مُلْکِهِ أَنْ یَأْتِیَکُمُ التَّابُوتُ فِیهِ سَکِینَةً مِنْ رَبِّکُمْ وَ بَقِیَّةً مِمُّا تَرَکَ آلُ مُوسیٰ وَ آلُ هٰارُ ونَ تَحْمِلُهُ الْمَلاٰئِکَةُ ﴾ نشانه اینکه او از طرف خدا ، سلطان شما شده این است که آن تابوت را که سکینهای از پروردگارتان و بقیهای از آنچه از آل موسی و آل هارون به جای مانده در آن است برای شما می آورد ، در حالی که ملائکه آن تابوت را حمل میکنند.

و این تابوت همان بود که خداوند آن را برای مادر موسی النای نازل کرد تا موسی را بر آن گذاشته و به دریا بیندارد، این تابوت در بین بنی اسرائیل بوده و آنها همواره از آن تبرک می جستند، چون رحلت حضرت موسی نزدیک شد الواح، زره خود و آنچه از آیات نبوت داشت در آن گذاشته و تابوت را به وصنی خود یوشع سپرد. و این تابوت همواره در بین ایشان بود تا آنکه مقام آن را خوار و سبک شمردند و بچه ها با آن به بازی پرداختند؛ مادامی که تابوت در میان بنی اسرائیل بود آنها همیشه در شرف و عزت زندگی می کردند اما چون مرتکب گناه شده و مقام آن را سبک شمردند خداوند آن تابوت را از میان آنان برداشت، این مساله ادامه داشت تا آن روزی که از ظلم جالوت، جانشان به لب برداشت، این مساله ادامه داشت تا آن روزی که از ظلم جالوت، جانشان به لب ایشان برگزیند و آنان در رکابش با کفار بجنگند، در آن روزگار خدا دوباره تابوت را به ایشان برگردانید که قرآن در باره اش فرمود ﴿ فِیهِ سَکِینَهُ مِنْ تابوت را مابین دشمنان و مسلمانان می گذاشتند بوی

خوشی از آن بیرون می آمد که شکلی همچون انسان داشت. ا

امام رضا التلج می فرماید: سکینه بوی خوشی از بهشت بود که صورتی مانند صورت انسان داشت.

هر وقت آن تابوت را در میان مسلمانان و کفار میگذاشتند اگر کسی از تابوت جلوتر میافتاد کشته میشد و یا مغلوب میگردید و کسی هم که از آن بر میگشت کافر میشد و پیامبر او را میکشت.

خداوند به پیامبر زمان وحی نمود جالوت را کسی می کشد که زره موسی به تن او آراسته آید او مردی است از فرزندان لاوی بن یعقوب الله که اسمش داود بن آسی است. آسی چوپان بود و ده پسر داشت و کوچکترین آنها داود بود. چون طالوت به فرماندهی برگزیده شد بنی اسرائیل را برای جنگ با جالوت جمع کرد و کسی را هم به نزد آسی فرستاد که فرزندانت را برای جنگ بفرست. چون فرزندان آسی آمدند طالوت زره موسی را به تن هر یک از فرزندان آسی پوشاند برای یکی بزرگ آمد و برای دیگری کوچک آمد طالوت به آسی گفت: آیا بچه دیگری هم داری که نیامده باشد؟

گفت: بله آنکه از همه کوچکتر است و گوسفندان را با او به چرا فرستادهام.
طالوت او را فرا خواند. داود سنگ اندازی داشت که به وسیله آن
گوسفندان را می راند چون حرکت کرد تا به نزد طالوت بیاید سه سنگ او را
در بیابان نداداده و گفتند: ای داود ما را بردار. داود آنها را برداشته و در کیسه
خود گذاشت. داود مردی شجاع و قوی بود. چون به نزد طالوت آمد زره
موسی را پوشید و کاملا به اندازه او بود. طالوت اشگر را آماده کرده و به راه
افتادند.

١. بحار الانوار، ج ١٣، ص ٢٣٩؛ تفسير برهان، ج ١، ص ٥١٨

پیامبرشان به آنها فرمود: ای بنی إسرائیل ﴿ إِنَّ اللّٰهَ مُبِتَلِيكُمْ بِنَهَرٍ \* خداوند شما را با نهر آبی امتحان می کند.

هر کس در این بیابان از آن آب بنوشد او از حزب الهی نیست و هر کس از آن آب ننوشد او از حزب خداوند است مگر آن کسانی که فقط یک مشت از آن آب بنوشند. بنی اسرائیل چون وارد نهر شدند، خداوند به آنها اجازه داد که فقط یک مشت می توانند از آن آب بنوشند اما ﴿فَشَرِبُوا مِنْهُ إِلا قَلِیلاً مِنْهُم ﴾ همهٔ آنها جز تعداد کمی از آن آب خوردند.

شصت هزار نفر از آن آب خوردند که خداوند آنها را به وسیله آب امتحان کرد چنانکه در آیه فوق فرمود. ۱

از امام صادق المنظير روايت شده كه فرمودند: آن تعداد كمى كه از آن آب نخوردند سيصد و سيزده نفر بودند.

بنى اسرائيل چون از نهر عبور كردند و چشمشان به لشكر جالوت افتاد آنهايى كه از آن آب خورده بودند گفتند: ﴿لاَ طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَ جُنُودِهِ ﴾ و آنهايى كه از آن آب نخورده بودند گفتند: ﴿رَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْراً وَ ثَبَّتْ أَقْدَامَنَا وَ انْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾. داود النَّيِ آمده و در مقابل جالوت ايستاد.

جالوت بر فیلی سوار بود و بر سرش تاجی از یاقوت بود که نور از آن ساطع میگشت و لشگرش هم در مقابل او به صف ایستاده بودند. داود یکی از آن سنگها را بر داشت و به میمنه (سمت راست) لشگر جالوت انداخت، آن سنگ در هوا رفت و آنها را از بین برده و فراری داد. سنگ دیگر را بر داشت و

۱. بحارالانوار، ج ۱۳ ص ۲۴۰؛ قصص الانبیاء جزائری، ص ۳۳۱؛ نورالثقلین، ج ۱، ص ۲۴۷؛ نفرالثقلین، ج ۱، ص ۲۴۷؛ نفسیر برهان، ج ۱، ص ۵۱۹؛

به طرف میسره (سمت چپ) لشگر انداخت و آنها را نیز از بین برد. سنگ سوم را بر داشت و به طرف جالوت انداخت آن سنگ به یاقوتی که در پیشانی جالوت نقش بسته بود خورد و آن را با مغزش متلاشی کرد و جالوت مرده به روی زمین افتاد. این فرمایش الهی است که میفرماید: ﴿فَهَزَمُوهُم بِإِذْنِ اللّهِ وَ قَتَلَ دُاوُدُ جُالُوتَ وَ آتَاهُ اللّهُ الْمُلْکَ وَ الْحِکْمَةَ ﴾ اپس به یاری خداوند کافران را شکست دادند و داود جالوت را کشت و خداوند پادشاهی و حکمت را به او عنایت فرمود.

## اكرشيعيان واجباتشان راانجامنمي دادند

﴿ وَ لَوْ لَا دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِيَعْضٍ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَ لَكِنَّ اللَّهَ 

ذُو فَصْلِ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾

امام صادق الله شيعياني كه نماز نمي خوانند برطرف ميكند، اگر همه شيعياني كه نماز مي خوانند از شيعياني كه نماز نمي خوانند برطرف ميكند، اگر همه شيعيان نماز نخوانند و آن را ترك نمايند همگي هلاك مي شوند ؛ همانا خداوند هلاكت را به وسيله شيعياني كه زكات مي دهند از شيعياني كه زكات نمي دهند برطرف ميكند و اگر همه شيعيان زكات را ترك كنند همگي هلاك مي شوند ؛ همانا خداوند هلاكت را به وسيله شيعياني كه حج به جا مي آورند از شيعياني كه حج به جا نمي آورند برطرف ميكند و اگر همه شيعيان حج را ترك كنند و آن را به جا نياورند برطرف ميكند و اگر همه شيعيان حج را ترك كنند و آن را به جا نياورند همگي هلاك مي شوند، اين فرمايش الهي است ترك كنند و آن را به جا نياورند همگي هلاك مي شوند، اين فرمايش الهي است كه مي فرمايد: ﴿ وَ لَوْ لا دُفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ ... ﴾ ٢

بحارالانوار، ج ۱۳، ص ۴۴۱؛ تفسیر برهان، ج ۱، ص ۵۲۰؛ نورالثقلین، ج ۱، ص ۲۴۸
 تاویل الآیات الظاهره، ص ۱۰۰؛ تفسیر عیاشی، ج ۱، ص ۱۳۵؛ نورالثقلین، ج ۱، ص ۲۵۳
 وسائل الشیعه، ج ۱، ص ۲۸؛ تفسیر برهان، ج ۱، ص ۵۲۵

تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ مِنْهُمْ مَنْ كَلَّمَ اللَّهُ وَ رَفَعَ بَعْضَهُمْ

دَرَجُاتٍ وَ آتَيْنَا عَيِسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَ أَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ وَ لَوْ شَاءَ اللَّهُ

مَا اقْتَتَلَ اللَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا جُاءَتُهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَ لَكِنِ اخْتَلَفُوا فَمِنْهُمْ

مَنْ آمَنَ وَ مِنْهُمْ مَنْ كَفَرَ وَ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلُوا وَ لَكِنَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا

يُرِيدُ (٢٥٣)

۲۵۳ - بعضی از آن پیامبران را بر بعضی دیگر برتری دادیم، با بعضی از آنها خداوند سخن گفت و بعضی را درجات مقام داده، و به عیسی پسر مریم معجزات روشن دادیم و او را با روح القدس تأیید نمودیم، و اگسر خدا میخواست کسانی که بعد از آنها بودهاند پس از آن همه نشانههای آشکار که برایشان آمد با یکدیگر در جنگ و خصومت نمیبودند، و لکن با هم اختلاف (دشمنی) کردند، بعضی از آنها ایمان آورده و بعضی دیگر کافر شدند، و اگر خدا میخواست با هم جنگ نمیکردند، و لکن خداوند هر چه را اراده میکند انجام میدهد.

در روز واقعه جمل مردی نزد امیر المؤمنین علی الله آمد و گفت: یا علی برای چه اصحاب رسول خدا تَنْ الله با هم جنگ میکنند در حالی که همه آنها شهادت میدهند که خدایی جز خدای یگانه نیست و اینکه محمد رسول خداست.

حضرت الله فرمود: بنابر آیه ای از قرآن، جنگ با آنها بر ما جایز شده است.

مرد پرسید: آن کدام آیه است؟

فرمود: آيه ﴿ تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ مِنْهُمْ مَنْ كَلَّمَ اللَّهُ

وَ رَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَ آتَيْنَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ وَ أَيَّدُنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ وَ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَ لَكِنِ اخْتَلَفُوا فَمِنْهُمْ مَنْ آمَنَ وَمِنْهُمْ مَنْ كَفَرَ وَ لَوْ شَاءَ اللّهُ مَا اقْتَتَلُوا وَ لَكِنَّ اللّهَ يَفْعَلُ مَا يُريدُ ﴾.

آن مرد گفت: به خدا سوگند اصحاب جمل كافر شدهاند. ا ﴿ يَوْمُ لاَ بَيْعٌ فِيهِ وَ لاَ خُلَّةً وَ لاَ شَفَاعَةٌ ﴾ يعنى روزى كه صداقتى در آن نيست. ٢

الله لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَ لاَ نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِبِهِمْ وَ مَا خَلْفَهُمْ وَ لاَ يُحبِطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلاَّ بِمَا شَاءً وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضَ وَ لاَ يَوُدُهُ حِفْظُهُمَا وَ هُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ (٢٥٥)

لأ إِكْرَاهَ فِي الدَّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاعُوتِ وَ يُؤْمِنْ بِاللَهِ فقد استَمْسَكَ بِالْمُرْوَةِ الْوُثْقَىٰ لاَ انْفِصَامَ لَهَا وَ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيْمٌ (٢٥٦) اللَّهُ وَلَيُّ اللَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظَّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ وَ الَّذَيِنَ كَفَرُوا أَوْلِينَاؤُهُمُ الطَّاعُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النَّورِ إِلَى الظَّلُمَاتِ أُولَٰئِكَ أَصْحابُ النَّارِ هُمْ فَيِهَا خَالِدُونَ (٢٥٧)

۲۵۵ ـ نیست خدایی جز خدای یگانه، زنده و پاینده است، هرگز او را خواب سبک و سنگین در بر نمیگیرد، آنچه در آسمانها و زمین است همه برای اوست، چه کسی بدون اجازهٔ او می تواند شفاعت کند؟ آنچه در مقابل

بحارالانوار، ج ۲۹، ص ۴۲۶
 تفسیر برهان، ج ۱، ص ۵۲۸

و پشت سر آنهاست همه را میداند، کسی از علم او آگاه نمیگردد مگر آنچه را که او بخواهد، قلمرو حکومتش آسمانها و زمین را در برگرفته است، نگهداری آن دو برایش خستگی آور نیست، که او والا صرتبه و با عظمت است.

۲۵۶ ـ در پذیرش دین اجباری نیست، به تحقیق راه هدایت از گدمراهی روشن شده است، پس کسی به طاغوت کفر بورزد و به خدا ایمان بیاورد همانا به رشتهٔ محکم و استواری چنگ زده است که هرگز گسستنی نیست، و خداوند شنوا و داناست.

۲۵۷ ـ خداوند یاور کسانی است که ایمان آوردهاند آنها را از تـاریکیها به سوی نور میبرد، و آنهایی که راه کفر را برگزیدند یـاورشان طـاغوتها هستند که آنها را از نور به سوی ظلمت و تاریکی میبرند آنها اهـل آتش هستند و جاودان در آن خواهند بود.

## آيةالكرسي

حسين بن خالد روايت مىكندكه امام رضا على قرائت كردند: ﴿ [ الم ] اللهُ لا إِلٰهَ إِلاَّهُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَ لا نَوْمُ لَهُ مَا فِي السَّمَاوُاتِ وَ مَا فِي السَّمَاوُاتِ وَ مَا فِي اللَّهُ لا أَرْضِ و ما بينهما و ما تحت الثرى عالم الغيب و الشهادة الرحمن الرحيم مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَ مَا خَلْفَهُمْ ﴾

فرمودند: ﴿ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِم ﴾ يعنى امور پيامبران و آنچه كه در آن است. ﴿ وَ مَا خَلْفَهُم ﴾ يعنى چيزى كه بعد از آن نمى باشد.

﴿ إِلاَّ بِمُا شَاءَ ﴾ يعني آن چيزي كه به آنها وحي ميشود.

﴿ وَ لا يَوُّدُهُ حِفْظُهُما ﴾ يعني نكهداري آسمانها و زمين بر او سنگين

نیست.

﴿ لاَ إِكْرُاهَ فِي الدِّينِ ﴾ يعنى كسى رابه ديندارى اجبار نمىكند مگر بعد از اينكه براى او راه درست از راه انحراف مشخص شده باشد.

﴿ فَمَنْ يَكُفُرْ بِالطَّاغُوتِ ﴾ يعنى آنهايى كه حق آل محمد را غصب نمودهاند.

﴿ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَىٰ ﴾ يعنى كسانى كه به ولايت تمسك جستهاند.

﴿ لاَ انْفِصَامَ لَهَا ﴾ يعنى ريسمانى كه پاره شدنى نيست كه همان ولايت امير المؤمنين و ائمه الهي بعد از او مى باشد.

﴿ اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ يعنى آنهايي كه از آل محمد البَّيْلِم پسيروى ميكنند

﴿ يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِياوُهُمُ الطُّاغُوتُ ﴾ يعنى آنهايى كه از الطّاغُوتُ ﴾ يعنى آنهايى كه از عاصبان حق آنها پيروى كرده اند.

﴿ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَاتِ أُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ و الحمد لله رب العالمين﴾ كه اينطور نازل شده است. ١

زراره مى گويد: از امام صادق علي درباره آيه ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوُاتِ وَ الْأَرْضَ ﴾ سؤال كردم كه كدام وسيع است كرسى يا آسمانها و زمين؟

فرمود: نه بلکه کرسی از آسمانها و زمین وسیعتر است و خداوند هر چیزی را در کرسی آفریده است. ۲

۱. بحارالانوار، ج ۸۹ ص ۲۶۳

٢. نورالثقلين، ج ١. ص ٢٤١

اصبغ بن نباته گوید: از علی الله از آیه ﴿ وَسِعَ كُرْسِیُّهُ السَّمَاوُاتِ وَ اللَّهُ السَّمَاوُاتِ وَ اللَّهُ سؤال شد؟

فرمود: آسمانها و زمین و آنچه در این دو تا است همه در داخل کرسی آفریده شده است، چهار ملک دارد که او را به اذن الهی حمل میکنند ملک اول در صورت آدمیان است و آن گرامی ترین صورتها در نزد خداوند است آن برای فرزندان آدم دعا میکند و به سوی او تضرع میکند و شفاعت و رزق برای آنها طلب مینماید.

ملک دوم در صورت گاو است که آن سرور چهارپایان است، آن برای همه چهارپایان خداوند را میخواند، به سوی او تضرع میکند و رزق و شفاعت را برای همه آنها طلب مینماید.

ملک سوم در صورت کرکس است که آن سرور پرندگان میباشد که برای همه پرندگان خداوند را میخواند، به سوی او تضرع میکند، رزق و شفاعت را برای همه پرندگان از خداوند طلب مینماید.

ملک چهارم در صورت شیر است که آن آقا و سرور درندگان میباشد، او درندگان را به سوی خداوند ترغیب میکند و برای همه درندگان از خداوند طلب شفاعت و رزق میکند.

در این صورتها صورتی نیکوتر از صورت گاو نبود تا اینکه بنی اسرائیل گوساله را خدای خود قرار داده و آن را پرستیدند در این هنگام آن صورت گاو از روی شرم و حیا از خداوند سرش را پائین انداخته چرا که چیزی شبیه او پرستیده شده است و می ترسد که عذاب بر او نازل شود.

سپس امام علی الله فرمود: شاخه های درختی قطع نمی شود مگر آنکه قائل بر این است که برای خداوند رحمان بچه ای است - خداوند رحمان

بزرگتر از آن است كه داراى بچه باشد - ﴿ تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرُنَ مِنْهُ وَ تَنْشَقُّ الْأَرْضُ وَ تَخِرُّ الْجِبَالُ هَدَّا﴾ لا نزديك است كه آسمانها به خاطر همين سخن از هم متلاشى شود و زمين بشكافد و كوهها از هم فرو ريزد.

پس در آن هنگام درخت بر خود لرزیده و برای او خاری در می آید که او را از نازل شدن عذاب بر او نگه می دارد.

پس آن قومی که سنت رسول خدا ﷺ را تغییر داده و از وصیت پیامبر در حق علی علیه و ائمه علیه الله دوری گزیدند هیچ خوفی ندارند که بر آنها عذاب شود و سپس این آیه را تلاوت کردند: ﴿ الَّذِینَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ الله کُفْراً وَ اَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوارِ ﴾ آ

فرمود: به خدا سوگند ما آن نعمت الهی هستیم که خداوند آن را بر بنده هایش عنایت فرموده است و مردم به وسیله ما رستگار می شوند. "

أَكُمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجً إِبْرَاهِيمَ في رَبِّهِ أَنْ آثَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحْيِي وَ يُمبِتُ قَالَ أَنَا أُحْيِي وَ أُمبِتُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَ اللَّهُ لَا يَـهْدِي الْـقَوْمَ الظَّالِمِينَ (٢٥٨)

۲۵۸ ـ آیا ندیدی کسی (نمرود) را که با ابراهیم دربارهٔ پروردگارش گفتگو کرد؟ زیرا که خداوند به او ملک و پادشاهی داده بود، هنگامی که ابراهیم به او گفت: پروردگار من کسی است که زنده می کند و می میراند، او (نمرود)

١. سورهٔ مريم، أيه ٩٠

به سورهٔ ابراهیم، آیهٔ ۲۸. آنهایی که نعمت خدا را به کفر مبدل ساختند و (خود و) قومشان را
 به دیار هلاکت رهسپار کردند؟

۳. بحارالانوار، ج ۵۵، ص ۲۱

گفت: من هم زنده میکنم و می میرانم. ابراهیم گفت: خداوند خورشید را از طرف مشرق می آورد، و تو آن را از جانب مغرب بیرون آور، (در ایس هنگام) آن کافر در دادن جواب عاجز ماند و خداوند گروه ستمکاران را هدایت نمی کند.

# احتجاج ابراهيم كظي بابت برستان

هنگامی که نمرود ابراهیم علیه ای را در آتش انداخت و آتش بر آن حضرت سرد و سلامت شد. نمرود گفت: ای ابراهیم! پروردگارت کیست؟

فرمود: پروردگارم آن کسی است که زنده میکند و میمیراند.

نمرود گفت: من هم میمیرانم و زنده میکنم.

ابراهیم المع المعلاب به او فرمود: چگونه زنده میکنی و میمیرانی؟

نمرود دستور داد که دو مرد را که حکم قتلشان صادر شده بود را حاضر کنند. یکی از آنها را آزاد کرد و دیگری را کشت و گفت: من زنده کردم و میراندم.

ابراهیم علیه فرمود: اگر راست میگویی! آن را که کشته ای زنده گردان. سپس فرمود: پروردگارم خورشید را از مشرق بیرون می آورد و تو آن را از مغرب بیرون بیاور. چانکه خداوند می فرماید: ﴿ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ ﴾ و آن كافر در مقابل دلایل ابراهیم علیه مات و مبهوت شد. ا

أَوْكَالَّذِي مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَ هِيَ لِحَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَثَى يُحْيِي هَٰذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَـوْتِهَا فَـأَمَاتَهُ اللَّـهُ مِـاثَةَ عَـامٍ ثُـمَّ بَـعَثَهُ قَـالَ كَـمْ لَـشِتَ قَـالَ لَـشِتُ يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالَ بَلْ لَشِتْ مِائَةَ عَامٍ فَانْظُرْ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَ شَرَابِكَ لَمْ

١. بحارالانوار، ج ١٢، ص ٣٤

يَتَسَنَّهُ وَ انْظُرْ إِلَىٰ حِمْارِكَ وَ لِنَجْعَلَكَ آيَةً لِلنَّاسِ وَ انْظُرْ إِلَى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنْشِرُهَا ثُمَّمَ نَكْسُوهَا لَحْماً فَلَمَّا تَبيَئَنَ لَـهُ قَـالَ أَعْـلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَـلـىٰ كُـلً شَىْءٍ قَديرٌ (۲۵۹)

۲۵۹ ـ یا مانند کسی که (غزیر یا ارمیا) از دهکدهای عبور می کرد در حالی که ویران شده بود (و مردم آن دهکده به بلائی هلاک شده بودند)، گفت: خداونداین مردگان را چگونه زنده خواهد کرد! پس خداونداو را صد سال میراند سپس زنده کرد و به او فرمود: چقدر درنگ کردهای؟ جواب داد: یک روز یا نیمی از روز، خداوند فرمود: نبه بلکه صد سال است که درنگ کردهای، به آب و غذایت نگاهی کن که هیچ تغییری نکرده است. و بر الاغ خود نگاه کن (که از هم پاشیده شده است اکنون زندهاش میکنیم تا چگونه خود نگاه کن (که از هم پاشیده شود) و تو را نشانهای برای مردم قرار زنده شدن مردگان بر تو معلوم شود) و تو را نشانهای برای مردم قرار می دهیم، و نگاه کن که استخوانهای آن را چگونه جمع کرده و به هم پیوند می دهیم و گوشت بر آن می پوشانیم. هنگامی که (چگونه زنده شدن) بر او می دهیم و گوشت بر آن می پوشانیم. هنگامی که (چگونه زنده شدن) بر او آشکار شد، گفت: می دانم بدرستی که خداوند بر هر چیزی قادر و

## قصه بُختالنصر

امام باقر النبال می فرماید: هنگامی که بنی اسرائیل به معاصی افتادند و از امر پروردگارشان تجاوز نمودند، خداوند اراده کرد که کسی را بر آنها مسلط کند که خوارشان کرده و آنها را بکشد. پس خداوند به ارمیا وحی نمود که:ای ارمیا! از بنی اسرائیل سؤال کن که آن کدام شهر است که از دیگر شهرها برگزیده تر بود و بهترین درختان در آن کاشته شده بود ولی احوالش دگرگون گردید و به جای آن درختان، درخت خُرنوب در آن روئید.

چون ارمیا این پیام الهی را به علماء بنی اسرائیل رساند، گفتند: از پروردگارت بپرس که معنای این مثل چیست؟

ارمیا هفت روز روزه گرفت، خداوند وحی نمود: ای ارمیا! آن شهر بیت المقدس است و آن درختانی که در آن کاشته شدند قوم بنی اسرائیل است که در آنجا سُکنی گزیدند، و سپس مرتکب معصیت شدند و دینم را تغییر دادند و کفران نعمتم را نمودند، سوگند به خودم که آنها را با فتنه و آشوب امتحان کنم که حکیمان و دانایان در آن حیران بمانند. پس بدترین بنده هایم را از لحاظ ولادت و خوراک بر آنها مسلط میکنم پس کسی بر آنها مسلط می شود که آنها را بکشد و حریمشان را به اسارت ببرد. شهرها و خانه هایشان را که به آن فخر می فروشند خراب بگرداند و سنگی را که به وسیلهٔ آن بر مردم فخر می فروشند صد سال در مزبله بیندازد.

پس ارمیا آن را به بزرگان بنی اسرائیل رساند. گفتند: از پروردگارت سوال کن که گناه فقراء و مساکین و ضعیفان چیست که به چنین عذابی گرفتار میشوند؟

ارمیا باز هفت روز روزه گرفت و سپس افطار کرد امّا وحی بر او نشد باز هفت روز روزه گرفت و افطار نمود ولی این بار هم بر او وحی نشد پس برای بار سوم هفت روز روزه گرفت، خداوند وحی نمود: ای ارمیا! دیگر دست از این اعمال بردار و إلا صورتت را به پشت سرت بر میگردانم. ولی به آنها بگو که شما منکرات و گناهان آنها را دیدید ولی نهی از منکرشان نکردید.

ارمیا عرض کرد: پروردگارا! آن کسی را که میخواهی بر بنی اسرائیل مسلط گردانی، او را به من بشناسان تا پیش او رفته و از برای خود و اهل بیتم از او امان نامه ای بگیرم؟ خداوند فرمود: به فلان شهر برو که در آنجا پسر بچهای خواهی دید که بدترین بچهٔ زمان خودش است و خبیث ترین ولادت را که ولدالزنا باشد دارد، از لحاظ جسمی از همه ضعیف تر است و بدترین غذاها را می خورد.

ارمیا الی به شهر مورد نظر رفت و در میان کاروان سرائی بچهای را دید که در مزبله ای افتاده است و مادر زناکاری دارد که نان خشکی را برای او در کاسه ای خُرد کرده و بر روی آن شیر خوک می ریزد و آن پسر بچه از آن غذا می خورد.

ارمیا علیه فرمود: آن کسی را که خداوند توصیفش نمود باید همین باشد. به نزد او رفت و از او پرسید: اسمت چیست؟

گفت: بُختالنصر.

او را شناخته و به معالجهٔ او پرداخت تا اینکه خوب شد، به او فرمود: آیا مرا می شناسی؟

گفت: نه! ولى تو مرد صالحي هستى.

فرمود: من ارمیا پیامبر بنی اسرائیل هستم. خداوند به من خبر داده است که تو را بر بنی اسرائیل مسلط میگرداند. تو مردان آنها را خواهی کُشت و چنین و چنان با آنها خواهی کرد.

چون بُخت النصر آن را شنید، کبر و غرور او را گرفت. ارمیا به او فرمود: امان نامه ای برای من بنویس.

بُخت النصر هم امان نامه ای برای او نوشت. بُخت النصر به کوه و بیابان می رفت، هیزم جمع می کرد و به شهر آورده می فروخت.

بُخت النصر مردم را به جنگ با بنی اسرائیل ترغیب کرد و مردم نیز دعوتش را اجابت نمودند. محل سکونت بنی اسرائیل در بیت المقدس بود. بُخت النصر با لشگری زیاد رو به بیت المقدس آورد. چون ارمیا شنید که بُخت النصر با لشگری رو به سوی بیت المقدس آورده است سوار بر الاغی شد و به استقبال بُخت النصر رفت ؛ ولی با زیادی جمعیت نتوانست خودش را به او برساند و لذا نامه را بر سر چوبی بست و آن را بلند کرد. بُخت النصر چون آن را دید گفت: تو کیستی؟

فرمود: من ارمیای پیامبر هستم که به تو بشارت دادم که خداوند تو را بر بنی اسرائیل مسلط میگرداند. و این نیز امان نامهٔ تو به من است.

گفت: تو را امان دادم امّا امان اهل بیت تو بر این است که از همینجا به سوی بیت المقدس تیری می اندازم اگر تیرم به بیت المقدس رسید پس آنها در نزد من امانی ندارند و اگر نرسید در امان هستند. تیرش را در کمان گذاشته و به سوی بیت المقدس انداخت. باد آن را برد تا اینکه در بیت المقدس آویزان شد، گفت: اهل بیت تو نزد من امانی ندارند.

چون داخل شهر شد در وسط شهر کوهی از خاک را مشاهده کرد که خون از وسط آن می جوشد که هر چه خاک بر روی آن می ریزند باز هم غلیان کرده و می جوشد.

پرسید: این چیست؟

گفتند: این خون پیامبری است که یکی از پادشاهان بنی اسرائیل او را کشته است و خون اوست که میجوشد و هر چه خاک بر روی آن میریزیم باز هم میجوشد.

بُخت النصر گفت: از بنی اسرائیل آنقدر بکشید تا آن خون آرام بگیرد. آن خون حضرت یحیی علیه بود. در زمان آن حضرت پادشاه ستمکاری بود که با زنان بنی اسرائیل زنا می کرد و هر وقت از کنار یحیی علیه ا میگذشت، حضرت به او میفرمود: ای پادشاه! از خداوند پروا داشته باش که این کارها بر تو حلال نیست.

یکی از زنان زناکار که به پادشاه زنا می داد روزی در حال مستی به او گفت:ای یادشاه! او را بکش.

پادشاه دستور داد که سر آن حضرت را برایش بیاورند. سر آن حضرت را در طشت گذاشته به نزد او آوردند. آن سر بریده حرف می زد و به او می فرمود: ای پادشاه! از خداوند پروا داشته باش که این کارها بر تو حلال نیست. سپس خون از طشت جوشید و به زمین ریخت و از همان زمان جوشید و آرام نگرفت. و از زمان شهادت حضرت یحیی النا تا زمان خروج بخت النصر صد سال فاصله بود. بخت النصر داخل هر شهر بنی اسرائیل که می شد مردان و زنان و کودکان و حتی حیواناتشان را می کشت ولی آن خون همچنان می جوشید و آرام نمی گرفت تا همه فانی شده و از بین رفتند. پرسید: همچنان می جوشید و آرام نمی گرفت تا همه فانی شده و از بین رفتند. پرسید:

گفتند: پیرزنی در فلان جا زنده است.

آن پیرزن را خواسته و بر روی خون سرش را برید در همانجا آن خون آرام گرفت و دیگر نجوشید. آن پیرزن آخرین نفر از بنی اسرائیل بود که کشته شد. بُختالنصر سپس به شهر بابل آمده و در آنجا شهری را بنا کرد و در همانجا اقامت نمود. چاهی را حفر کرد و دانیال را داخل آن چاه انداخت و شیر مادهای را نیز به پیش آن حضرت انداخت، آن شیر از گِل چاه میخورد و دانیال این شیر آن مینوشید، مدتی بدین زمان گذشت تا اینکه خداوند به پیامبر بیتالمقدس وحی کرد که آب و غذا برای دانیال ببر و سلام مرا به او برسان.

عرض كرد: پروردگارا! دانيال كجاست؟

خداوند فرمود: داخل چاهی در فلان موضع بابل.

پس آن پیامبر آمده و چاه را پیدا کرد و گفت: ای دانیال!

گفت: لبیک! صدایت ناآشناست؟

پیامبر: پروردگارت به تو سلام میرساند و برایت آب و غذا فرستاده است. و سپس آنها را به داخل چاه فرستاد.

دانيال اين دعارا خواند: « الحمد لله الذي لا يخيب من دعاه الحمد لله الذي من توكل عليه كفاه الحمد لله الذي لا ينسى من ذكره الحمد لله الذي لا ينسى من ذكره الحمد لله الذي لا يخيب من دعاه الحمد لله الذي من وثق به لم يكله إلى غيره الحمد لله الذي يجزى بالإحسان إحسانا الحمد لله الذي يجزى بالصبر نجاة الحمد لله الذي يكشف حزننا [ضرنا] عند كربتنا الحمد لله الذي هو ثقتنا حين تنقطع الحيل منا الحمد لله الذي هو رجاؤنا حين ساء ظننا بأعمالنا ﴾.

بُخت النصر در خواب دید که گویا سرش از آهن است و پاهایش از مس و سینه اش از طلا. منجمین را خواست و به آنها گفت: من چه خوابی دیده ام؟

گفتند: نمی دانیم. و لکن آنچه را که دیدهای برای ما بیان کن تا برایت تعبیر کنیم.

بُخت النصر گفت: در این سالها این همه به شماها رسیده ام و نمی دانید که من چه در خواب دیده ام؟ دستور داد که همه را بکشند.

اطرافیان به او گفتند: تنها کسی که میتواند از خوابت خبر بدهد همان کس است که در چاه انداخته اید و آن ماده شیر متعرض او نشده و حتی از گِل چاه میخورد و به او شیر میدهد. بُخت النصر دانيال را به نزد خود طلبيد و گفت: چه خوابي ديدهام؟

دانیال فرمود: خواب دیدهای که سرت از آهن، پاهایت از مس و سینهات از طلاست.

گفت: همان طور است كه گفتى. حال تعبير آن چيست؟

فرمود: پادشاهیت از بین رفتنی است و تو بعد از سه روز کشته می شوی و مردی از اهل فارس تو را می کشد.

گفت: هفت شهر ساخته ام و بر در هر شهری نگهبانانی گذاشته ام و به آن هم راضی نشدم حتی بر در هر شهر صورت مرغابی از مس قرار داده ام که هیچ شخص غریبی وارد شهر نمی شود مگر اینکه آن مرغابی به صدا در می آیدتا اینکه او را می گیرند.

دانيال للها فرمود: امر همان است كه گفتم.

پس بُخت النصر به لشگرش آماده باش داد و افرادی را به داخل شهرها فرستاد و گفت: هر کسی را که دیدید او را بکشید، فرق نمیکند که چه کسی باشد.

بُخت النصر به دانیال الله که در نزداو نشسته بود گفت: در این سه روز تو را از نزد خودم جدا نمی کنم اگر سه روز گذشت و زنده بودم تو را خواهم کشت.

چون روز سوم شد غم و اندوه او را فرا گرفت، از قصر بیرون آمد، غلامی از اهل فارس داشت که او را پسر خواندهٔ خود قرار داده بود ولی نمی دانست که او از اهل فارس است. شمشیرش را به او داد و گفت: ای غلام! هر کسی را که دیدی او را بکش اگر چه خود من باشم. غلام شمشیر را گرفت و ضربهای به بُخت النصر زد و او را کشت.

ارمیا علیه سوار بر الاغ در حالی که انجیر و آب و انگوری به همراه داشت از شهر بیرون آمد. درندگان بیابان و دریا و هوا را دید که گوشتهای آدمیان را میخورند. ساعتی به فکر فرو رفت و سپس گفت: خداوند چگونه این مردهها را زنده میکند وقتی که درندگان گوشتهای آنها را میخورند؟

پس خداوند در همانجا او را میراند، چنانکه میفرماید: ﴿ أَوْ کَالَّذِي مَسَّ عَلَىٰ قَرْیَة وَ هِیَ خُاوِیَةٌ عَلَیٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّی یُحْیِی هٰذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِهَا قَالَ أَنَّی یُحْیِی هٰذِهِ اللَّهُ بَعْدَ مَوْتِها فَا عَلَم ثُمَّ بَعَثَهُ ﴾ یا همانند کسی که بر قریهای عبور کرد با وجود بناها و ساختمانهائی که داشت از سکنه خالی بود، گفت: خداوند چگونه اینها را بعد از مُردن زنده میکند، پس خداوند او را صد سال میراند و سپس زندهاش کرد.

پس هنگامی که خداوند بر بنی اسرائیل رحم کرد و بُخت النصر را هلاک نمود، مردگان بنی اسرائیل را به دنیا برگرداند،

عُزیر زمانی که بُخت النصر بر بنی اسرائیل مسلط شد فرار کرده و داخل چشمه ای شده و غائب شد.

ارمیا علی به مدت صدسال مُرده بود و سپس خداوند عزوجل او را زنده کرد و اوّلین عضوی که از او زنده شد چشمهایش بود که مانند سفیدی تخممرغ بود و نگاه کرد. پس خداوند در همان حال که فقط چشمهایش می دید به او وحی نمود: ﴿ كُمْ لَبِثْتَ قُالَ لَبِثْتُ يَوْماً ﴾ چه مقدار درنگ کردهای؟ گفت: یک روز.

سپس نگاهی به خورشید کرد که بالا آمده بود، گفت: ﴿ أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ ﴾ یا مقداری از روز.

خداوند فرمود: ﴿ بَلْ لَبِثْتَ مِائَّةَ عَامٍ فَانْظُرْ إِلَىٰ طَعَامِكَ وَ شَرَابِكَ لَمْ

يَتَسَنَّهُ وَ انْظُرُ إِلَىٰ حِمَارِکَ وَ لِنَجْعَلَکَ آيَةً لِلنَّاسِ وَ انْظُرُ إِلَى الْعِظَامِ
كَيْفَ نُنْشِزُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْماً ﴾ بلكه صد سال است كه در همين جا هستى
به آب و غذايت نگاهى بينداز كه هيچ تغييرى نكرده است و بر الاغت نظرى
بينداز كه چگونه پوسيده است؛ تو رانشانهاى براى مردم قرار دادهايم. پس به
استخوانها نگاه كن كه چگونه آنها را جمع كرده و گوشت بر آن مىرويانيم.
ارميا به استخوانهاى پوسيده و ريزريز شده نگاه كرد كه چگونه جمع
شده و گوشتهائى كه درندگان خورده و جدا شدهاند از هر طرف آمده به
استخوانهاى او و الاغش مىچسبند تا اينكه هر دو كامل شده و از جا بلند
شدند و در آن وقت گفت: ﴿ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ مىدانم كه
خداوند بر هر چيزى قادر و تواناست.

وَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِهِمْ رَبِّ أَرِنِي كَيْفُ ثُعْنِي الْمَوْتِيٰ قَالَ أَ وَلَمْ تُوْمِنْ قَالَ بَلَىٰ وَ لَكِنْ لِيَطْمَنِنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِبنَكَ سَعْياً وَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (٢٦٠) جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِبنَكَ سَعْياً وَاعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكيم (٢٦٠) عَبْلِ مِن نشان بده كه چگونه مودگان و هنگامي كه ابراهيم گفت: پروردگارا، به من نشان بده كه چگونه مردگان وا زنده ميكني؟ خدا فرمود: آيا ايمان نداري؟ عرض كرد: چرا، ولي ميخواهم كه دلم آرام بگيرد. خدا فرمود: چهار مرغ (گوناگون) بگير و آنها وا قطعه قطعه كن سپس هر قطعهاي از آن وا بر بالاي كوهي قرار بده، سپس هر كدام از آنها وا (به اسم) بخوان، پس به سپوعت به سپوي تو سپس هر كدام از آنها وا (به اسم) بخوان، پس به سپوعت به سپوي تو ميآيند و بدان كه خداوند قادر و تواناست.

بحار الانوار، ج ۱۴، ص ۳۵۶؛ قصص الانبياء جزائری، ص ۴۲۴؛ كنز الدفائق، ج ۱، ص ۶۲۸؛ ؛ نور الثقلین، ج ۱، ص ۲۷۱

### **چگونەزندەشدن،مرد***گ***ان**

ابوبصیر از امام صادق الله روایت کرده که فرمود: ابراهیم الله لاشهای را در کنار دریا دید که درندگان دریا و بیابان از آن میخورند و سپس همان درندگان به یکدیگر حمله کرده و همدیگر را پاره کرده و میخورند، ابراهیم الله تعجب کرده و به خداوند عرض کرد: پروردگارا به من نشان بده چگونه مردگان را زنده میکنی ؟

خداوند پرسید: مگر ایمان نداری؟

ابراهيم گفت: چرا ، و لكن مى خواهم قلبم مطمئن شود.

خداوند فرمود: پس چهار مرغ را بگیر و آنها را قطعه قطعه کن و سپس بر سر هر کوهی قسمتی از آن را بگذار و آنگاه آنها را صدا بزن تا به سرعت نزدت بیایند، بدان که خداوند بر همه چیز توانا و به حقایق امور دانا است.

ابراهیم الله یک طاووس، یک خروس، یک کبوتر و یک کلاغ گرفت، که خدای تعالی دو باره فرمود: آنها را قطعه قطعه شان کن، گوشتشان را با هم مخلوط کن، و به ده قسمت تقسیم نموده و هر قسمتی را بر سریک کوه بگذار، و سپس هر یک از آنها را صدا کن و بگو: به اذن خدا زنده شو، خواهی دید که اجزای بدن هر کدام، از سر این کوهها یکجا جمع شده و از نوک پا تا سرش به هم چسبیده و به سویت پرواز میکند.

ابراهیم آن عمل را به جا آورد و هر قسمت از گوشتهای مخلوط شده را در بالای کوهی گذاشت و سپس آنها را فرا خواند و گفت: به اذن الهی به سویم بیایید. پس گوشت هر مرغی به هم چسبیده و به سوی ابراهیم علیه آمد، در این هنگام ابراهیم علیه گفت: ﴿ ان الله عزیز حکیم ﴾. همانا خداوند عزیز و

### حکیم است. ۱

اللَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوْالَهُمْ فَي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتْبِعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَ لَا أَذَى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لَا هُمْ يَحْزَنُونَ (٢٦٢) قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَ مَغْفَةَ ةً خَثُرُ مِنْ صَدَقَة يَتْنَعُفا أَذِي وَ اللَّهُ غَذَرٌ حَلَيْ (٢٦٣)

قَوْلٌ مَعْرُوفٌ وَ مَغْفِرَةً خَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذَى وَ اللّٰهُ غَنِيٌ حَلِهِمُ (٢٦٣) يَا أَيُّهَا اللَّذِبنَ آمَنُوا لاَ تُبْطِلُوا صَدَفَاتِكُمْ بِالْمَنِّ وَ الْأَذَىٰ كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَ لأ يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَ الْيَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانِ عَلَيْهِ تُزابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْداً لاَ يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَ اللّٰهُ لاَ يَهْدِي الْـقَوْمَ الْكَافِرِينَ (٢٦٤)

وَ مَثْلُ الَّذَيِنَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ اثْنِيْعَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَ تَثْبِيتاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبْوَةٍ أَصْابَهَا وَابِلٌ فَآتَتْ أَكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَإِنْ لَمْ يُصِبْهَا وَابِلٌ فَطَلٌّ وَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٢٦٥)

أَ يَوَدُّ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِنْ نَخبِلِ وَ أَعْنَابِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ لَهُ فيها مِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ وَ أَضَابَهُ الْكِبَرُ وَ لَهُ ذُرِّيَةٌ ضُعَفَاءُ فَأَصَابَهَا إِعْصَارٌ فيهِ نَارٌ فَاحْتَرَفَتْ كَذْلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ الآْيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ (٢٦٦)

۲۶۲ ـ آنهایی که مالشان را در راه خدا انفاق میکنند سپس بعد از انفاق کردن متنی نمیگذارند و آزاری نمیرسانند، پاداش آنها نزد پروردگارشان است، هیچ خوفی ندارند و غمگین نمیشوند.

۲۶۳\_گفتار نیکو و بخشش، از انفاقی که بعد از آن اذیت و آزاری باشد بهتر است، و خداوند بینیاز و بردبار است.

۲۶۴ ـ ای کسانی که ایمان آورده اید، صدقات خود را با منت گذاشتن و آزار

از بین نبرید مانند کسی که مالش را از روی ریا انفاق میکند و به خدا و روز قیامت ایمان ندارد مثل این ریاکاران بدان ماند که دانه را بر روی سنگی که روی آن را لایهای نازک از خاک گرفته باشد بیاشند و رگبار بارانسی آن را بشوید و آن سنگ را صاف و بیدانه بگذارد، آنها (ریاکاران) از آن کاری که انجام دادهاند هیچ چیزی (ثوابی) بدست نمی آورند و خداوند گروه کافران را هدایت نمی کند.

۲۶۵ ـ و مثل آنهایی که مالشان را برای خشنودی خدا و با کمال اطمینان خاطر انفاق میکنند، مانند باغی است که در جای بلندی باشد و بر آن باران زیادی ببارد و محصولی دو چندان دهد، و اگر باران زیاد به آنجا نبارد، بارانی کم (شبنم) به آن برسد و خداوند به آنچه انجام می دهید بیناست. ۲۶۶ ـ آیا کسی از شما هست که باغی از درخت خرما و انگور داشته باشد و در زیر آن درختان جویهای روان جاری باشد، و برای او در آن (باغ) میوههای گوناگون باشد، پس ضعف و پیری به او برسد و فرزندانی ضعیف (کوچک) داشته باشد، پس در آن باغ بادی آتشین بوزد و همه را بسوزاند؟ اینچنین خداوند برای شما آیاتش را روشن میکند شاید که اندیشه کنید.

### منتكذاشتن بعداز احسان كردن

امام صادق عليه روايت كرده كه رسول خدا على فعد مود: هر كس به مومنی احسان كند و سپس او را با سخنانش آزار نماید و یا بر او منت بگذارد عملش را باطل كرده و به خاطر آن، از كار نیكش هیچ ثوابی نمی برد؛ سپس مثلی زده این آیه را تلاوت كرد: ﴿كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِبًّا ءَ النَّاسِ وَ لا يُؤْمِنُ

بحارالانوار، ج ۹۳، ص ۱۴۱؛ مستدرک الوسائل، ج ۷، ص ۲۳۳؛ وسائل الشیعه، ج ۹، ص ۴۵۴

بِاللهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ تُرابٌ فَأَصابَهُ وابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْداً لا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمّاكَسَبُوا وَ اللّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ صَلْداً لا يَقْدِمُ الْكَافِرِينَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمّاكَسَبُوا وَ اللّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمّاكَسَبُوا وَ اللّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ \* مانند كسى كه مالش را از روى ريا انفاق مىكند و به خدا و روز قيامت ايمان ندارد مثل اين رياكاران بدان ماند كه دانه را بر روى سنگى كه روى آن را لايه اى نازك از خاك گرفته باشد بياشند و رگبار بارانى آن را بشويد و آن سنگ را صاف و بىدانه بگذارد، آنها (ريا كاران) آن كارى كه انجام دادهاند هيچ چيزى (ثوابى) بدست نمى آورند و خداوند گروه كافران را هدايت نمىكند.

امام علیه فرمود: هر کس به کسی که بر او احسان کرده منت بگذارد و او را آزار نماید احسانش باطل شده و هیچ ثوابی از آن نمی برد همچنانکه خاک روی صفوان بی اثر بوده و فائده ای ندارد.

صفوان سنگ بزرگی است که در وسط بیابان قرار گرفته باشد، باران که می آید خاک را از روی آن شسته و از بین می برد ؛ خداوند این مثل را برای کسی زده که کار نیکی را انجام داده و سپس با منت و اذیت و آزار ثواب آن را از بین می برد.

امام صادق عليه مىفرمايد: چيزى دوست داشتنى تر در نزد من از مردى نيست كه دستى از جانب ما به سوى او دراز مى شود و دست ديگرش از او پيروى نمايد، زيرا ديده ام كه دستهاى ديگر از كمك به دستهاى اولى دريغ ورزيده و زبان از شكر آن خوددارى مىكند سپس آيه ﴿ مَشُلُ اللَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوٰ اللَّهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضاتِ اللّهِ وَ تَشْبِيتاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ أَصابَها وابِلٌ فَطَلٌ وَ اللّه بِهِ اللهِ مِ تَشْبِيتاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ أَصابَها وابِلٌ فَطَلٌ وَ اللّه بِما

١. بحارالانوار، ج ٧١، ص ٤٠٠ و ج ٩٣، ص ١٤٢

تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ را مثال زده و فرمودند مثل آنها ﴿كَمَثَلِ جَنَّةٍ ﴾ مانند مثل بهشت است. یعنی مثل آنها مانند باغی است که در جای بلندی قرار گرفته است. ﴿ أَصَٰابَهُا وَٰابِلٌ ﴾ یعنی به آنها باران میبارد ﴿ فَآتَتُ أَكُلَهُا ضِعْفَيْنِ ﴾ یعنی ثمره آن باغ دو برابر میشود. همچنانکه اگر کسی از مالش انفاق نماید اجر و ثوابش دو برابر میشود. ﴿ اَبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ ﴾

«طل» شبنمی است که شبها بر روی درختان و گیاهان مینشیند.

امام صادق على فرمود: ﴿ وَ اللّٰهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ خداوند براى هر كسى كه بخواهد چند برابر مى دهد. يعنى كسى كه مالش را براى رضاى خدا انفاق مى كند. فرمود: كسى كه مالش را براى رضاى خداوند انفاق كند و سپس بر كسى كه نيكى كرده منت بگذارد مصداق آبه ﴿ أَ يَوَدُّ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِنْ نَخِيلٍ وَ أَعْنَابٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ لَهُ فِيها مِنْ كُلِّ الثَّمَرٰاتِ وَ أَصَابَهُ الْكِبَرُ وَ لَهُ ذُرِّيَّةٌ ضُعَفًاءُ قَأَصَابَها إِعْصَارُ فِيهِ نَارٌ فَاحْتَرَقَتْ ﴾ في الله المحال او مى شود.

﴿اعصار ﴾ يعنى باد.

پس کسی که بر شخصی نیکی کرده و بعد منت بگذارد مثل او مانند کسی است که باغی دارای میوهها و درختان گوناگون دارد و او پیرمردی ضعیف است و فرزندانی کوچک و ضعیف نیز دارد در این هنگام بادیا آتشی می آید و تمام آن باغ را از بین می برد. ا

يًا أَيُّهَا الَّذِبِنَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبُتُمْ وَ مِـمَّا أَخْـرَجْنَا لَكُــمْ مِنَ الْأَرْضِ وَ لاَ تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَ لَسْتُمْ بِآخِذَبِهِ إِلاَّ أَنْ تُغْمِضُوا فهِ وَ

١. مستدرك الوسائل، ج ٧، ص ٢٣٣ ؛ بحارالانوار، ج ٩٣، ص ١٤٣

اعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ حَميدٌ (٢٦٧)

الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَ يَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ يَعِدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ وَ فَضْلاً وَ اللَّهُ وَاسِعٌ عَليمٌ (٢٦٨)

۲۶۷ ـ ای کسانی که ایمان آوردهاید، از بهترینهای آنچه را که بدست آوردهاید و از آنچیزهایی که از زمین برای شما خارج کردهایم انفاق کنید، و از اموال پست انفاق نکنید، در حالی که خبود شما (چنانچه آن را بشما بدهند) قبول نمیکنید مگر با اکراه، بدانید که خدا بی نیاز و شایستهٔ ستایش است.

۲۶۸ ـ شیطان به شما وعدهٔ فقر می دهد و به فحشاء (کارهای زشت) امر می کند، ولی خدا به شما وعدهٔ آمرزش و احسان می دهد، و خداوند قدرتش وسیع و داناست.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَاكَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَ لا تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ ﴾

شان نزول این آیه این است که قومی بودند که وقتی هنگام چیدن خرماهایشان می شد عمداً خرماهای پست را صدقه می دادند، خداوند آنها را از این کارشان باز داشت، و فرمود: ﴿ وَ لا تَیَمَّمُوا الْخَبِیثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَ لَسْتُمْ بِآخِذِیهِ ﴾ یعنی اگر آن خرماها به شماها داده شود آنها را قبول نمی کنید.

﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَ يَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ ﴾ شيطان مى گويد: مالت را انفاق مكن كه فقير و تهيدست مي شوى.

﴿ وَ اللّٰهُ يَعِدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ وَ فَضْلاً ﴾ يعنى اكر براى خداوند انفاق كنيد خداوند نيز شماها را مي بخشد.

### ﴿ وَ فَضْلاً ﴾ يعني عوضش را به شما مي دهد.

يُؤْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَ مَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراُكَثْبِراً وَ مَا يَذَّكُرُ إِلاَّ أُولُوا الْأَلْبَابِ (٢٦٩)

۲۶۹ ـ خداوند دانش و حکمت را به هر کس که بخواهد عنایت میکند، و به هر کس که بخواهد عنایت میکند، و به هر کس که حکمت داده شود به تحقیق خیر زیادی به او داده شده است، و آن را جز خردمندان متذکر نمیگردند.

﴿الخير الكثير ﴾ يعنى شناخت امير المؤمنين و ائمه الم

إِنْ تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِيَ وَ إِنْ تُخْفُوهَا وَ تُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَ يُكَفِّرُ عَنْكُمْ مِنْ سَيِّنَاتِكُمْ وَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (٢٧١)

۲۷۱ ــ اگر صدقه ها را آشکار بدهید خوب است، و اگر در پنهانی به نیازمندان (آبرومند) بدهید برای شما خوب تر و نیکو تر است و خداوند (به خاطر آن) گناهانتان را میپوشاند، و خداوند بدانچه انجام می دهید آگاه

## ﴿ إِنْ تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًّا هِيَ ﴾

فرمود: زکات واجب آشکارا از مال جدا شده و آشکارا نیز پرداخت میگردد و غیر زکات اگر در پنهانی پرداخت شود بهتر است.

لِلْفُقَرْاءِ الَّذَبِنَ أُحْصِرُوا في سَبِيلِ اللّٰهِ لاَ يَسْتَطبِعُونَ ضَرْباً فِي الْأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجُاهِلُ أَغْنِيْاءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُمْ بِسِبِمَاهُمْ لاَ يَسْئَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافاً وَ مَـا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللّٰهَ بِهِ عَلبِمٌ (٣٧٣) ۲۷۳ مدقات مخصوص نیازمندانی است که در راه خدا بازمانده و درمانده شدهاند و توانایی آنکه در زمین بگردند (و کاری انجام بدهند را) ندارند و از شدّت حیا افراد بی خبر از حال آنها می پندارند که غنی و بی نیاز هستند، آنها را از سیمایشان می شناسی، هرگز چیزی را از کسی درخواست نمیکنند. و هر خیری در راه خدا انفاق کنید، بدرستی که خداوند از آن آگاه است.

﴿ لِلْفُقَرَاءِ الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ لا يَسْتَطِيعُونَ ضَـرْباً فِـي الْأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِيناءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُمْ بِسِيمَاهُمْ لا يَسْئَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافاً ﴾

یعنی آنها کسانی هستند که از مردمی که متکبر و از خود راضی بوده چیزی را درخواست نمیکنند و نمی توانند بر روی زمین راه بروند، کسانی که از حال آنها خبر ندارند فکر میکنند که آنها از اغنیا و بینیازها هستند.

الَّذَ بِنَ يَأْكُلُونَ الرَّبَا لاَ يَقُومُونَ إِلاَّكَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْءُ مِثْلُ الرَّبَا وَ أَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَ حَرَّمَ الرِّبَا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَانْتُهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَ أَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَ مَنْ غَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٢٧٥)

يًا أَيُّهَا الَّذَيِنَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهُ وَ ذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرَّبَا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنيِنَ (٢٧٨) فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأْذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ إِنْ تُبَتُمْ فَلَكُمْ رُؤْسُ أَمْوالِكُمْ

### لأَتَظُلِمُونَ وَ لأَتُظُلَّمُونَ (٢٧٩)

۲۷۵ ـ کسانی که ربا میخورند (در قیامت) برنمیخیزند مگر مانند کسی که بر اثر تماس شیطان دیوانه شده باشد. و آن بدین خاطر است که گفتند: همانا تجارت هم مانند ربا است حال آنکه خدا تجارت را حلال و ربا را حسرام کرده است. پس هر کس کمه پند و اندرز خدا به او رسد و از (رباخواری) دست بکشد، سودهایی که از گذشته (قبل از نزول تحریم ربا) به دست آورده مال اوست و کارش به خدا واگذار میشود، و کسانی که (از رباخواری) دست نکشند اهل آتش جهنم هستند و همیشه در آن خواهند بود.

۲۷۶ ـ خداوند ربا را نابود میگرداند و صدقات را افزایش می بخشد، و خداوند مردمان ناسپاس و گنهکار را دوست ندارد.

۲۷۷ \_ آنهایی که ایمان آورده و عمل صالح انجام می دهند و نماز بها می دارند و زکات می دهند اجر و پاداششان نزد پروردگارشان است هیچ ترسی بر آنها نیست و غمگین هم نمی شوند.

۲۷۸ ــ ای کسانی که ایمان آوردهاید، از خدا بترسید و آنچه راکه از ربا باقی مانده رها کنید اگر از ایمان آورندگان هستید.

۲۷۹ ـ پس اگر چنین نکنید به جنگ خدا و رسولش قیام کردهاید، و اگر از اعمالتان توبه کنید سرمایهٔ اصلی تان (بدون سود) برای شماست، در ایس صورت نه به کسی ستم کردهاید و نه از جانب کسی به شما ستم وارد شده

احكام ربا ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لا يَقُومُونَ إِلاُّكَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ

### مِنَ الْمَسِّ ﴾

امام صادق علیه میفرماید: رسول الله عَیْد فرمود: هنگامی که به آسمان برده شدم گروهی را دیدم که میخواستند از جایشان بلند شوند ولی به خاطر بزرگی شکمشان نمی توانستند از جایشان تکان بخورند، گفتم: ای جبرئیل اینها چه کسانی هستند؟

گفت: اینها کسانی هستند که ربا خوارند و از جایشان بر نمیخیزند مگر مانند کسی که به وسوسه شیطان دیوانه شده باشند. ا

﴿ يَمْحَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَ يُرْبِي الصَّدَقَاتِ ﴾

به امام صادق عالی گفته شد: مردی را می بینیم که پولی را به ربا می دهد و مالش هم زیاد می شود.

امام علیه فرمود: خداوند دینش را از بین می برد اگر چه مالش زیاد می شود. ۲

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَ ذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِنْ كُـنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾

وقتى كه خداوند آيه ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبا ... ﴾ را نازل كرد خالد بن وليد كه نزد رسولخدا عَيَيْنَ نشسته بود برخاست و عرضه داشت: يا رسول الله! پدرم در ثقيف طلبهائى از مردم، بابت ربا داشت و به من وصيت كرد تا آنها را بگيرم آيا بگيرم يا نه؟ در پاسخ وى اين آيه نازل شد: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اللّهَ وَ ذَرُوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبا إِنْ كُنْتُم مُوْمِنِينَ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذْنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللّهِ وَ رَسُولِهِ ﴾ فرمود: هر كس ربا بگيرد قتل او واجب مى شود بحرّبٍ مِنَ اللّهِ وَ رَسُولِهِ ﴾ فرمود: هر كس ربا بگيرد قتل او واجب مى شود

بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۱۱۶؛ وسائل الشیعه، ج ۱۲، ص ۴۲۷؛ تفسیر صافی، ج ۱، ص ۳۰۱؛ نورالثقلین، ج ۱، ص ۲۹۱

۲. مستدرک الوسائل، ج ۱۳، ص ۳۳۳؛ بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۱۱۷

و هر كس كه ربا بدهد قتل او نيز واجب است. ا

امام صادق المنظم می فرماید: یک درهم ربا گناهش در پیشگاه الهی از هفتاد بار زنا با محرم در کعبه خانه خدا بزرگتر است. فرمود: برای ربا هفتاد جز گناه است که آسان ترین آن زنا کردن شخص با مادرش در کعبه می باشد. ۲

وَ إِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَسْسَرَةٍ وَ أَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (٢٨٠)

۲۸۰ ـ و اگر بدهکاری توان پرداخت قرضش را نداشته باشد پس تا هنگام توانایی به او مهلت دهید و اگر بر او ببخشید برای شما بهتر است اگر بدانید.

## ﴿ وَ إِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾

عائشه گوید از رسول خدا عَلَیْ شنیدم که می فرمود: هیچ بده کاری نیست که به خاطر بده کاریش نزد والی مسلمین می رود و از او کمک می خواهد مگر آنکه ضمانش از او بر طرف شده و آن والی ضامن می شود تا با آنچه از اموال مسلمین که در دست اوست بدهی او را بیردازد.

امام علیه میفرماید: اگر کسی از شخصی مالی طلب دارد و او هم آن مال را در چیزهای اسراف و در راه معصیت خرج نکرده ولی قادر به پرداخت آن نیست صاحب مال صبر نماید تا خداوند او را روزی رساند تا قرضش را اداء نماید و اگر امام عادلی باشد بر اوست که قرض او را پرداخت نماید.

رسول خدا عَلَيْنِهُ مىفرمايد: هر كس مالى داشته باشد آن براى ورثه است

ا. نورالثقلین، ج ۱، ص ۲۹۴ مستدرک الوسائل، ج ۱۳، ص ۳۳۴؛ کنزالدقائق، ج ۱، ص
 ۶۷۱؛ بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۱۱۸

۲۹۵ به الشیعه، ج ۱۸، ص ۱۲۱؛ کافی، ج ۵، ص ۱۴۴؛ نورالشقلین، ج ۱، ص ۲۹۵؛
 کنزالدقائق، ج ۱، ص ۶۶۶؛ بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۱۱۷

و هر کس قرضی داشته و یا ضمانی بر عهده دارد آن بر عهدهٔ امام است که پرداخت نماید. و اگر صاحب مال شخصی ثروتمند بود و بدهکار فقیر صاحب مال طلبش را یا به بدهکار و یا به ورثهاش بخشیده و بعنوان صدقه حساب نماید که این عمل برای او بهتر است ؛ زیرا خداوند می فرماید: ﴿ وَ أَنْ تَصَدَّقُوا خَیْرٌ لَکُمْ إِنْ کُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ و اگر بر او ببخشید برای شما بهتر است اگر بدانید.

يَا أَيُّهَا اللَّهِ بِالْعَدْلِ وَ لَا يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكْتُبُ كَمَا عَلَمَهُ اللَّهُ فَلْيَكْتُبُ وَلْيُمْلِلِ الَّهٰ يَكُمُ بَالْعَدُ لِ وَ لَا يَأْبُ كَاتِبٌ أَنْ يَكْتُبُ كَمَا عَلَمَهُ اللَّهُ فَلْيَكْتُبُ وَلْيُمْلِلِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْحَقُّ وَ لْيَتَقِ اللَّهَ وَيَّهُ وَ لا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلً هُو فَلْيُمْلِلُ وَلِيَّهُ بِالْعَدْلِ وَ اسْتَشْهِدُوا سَفِيها أَوْ ضَعِيفا أَوْ لا يَسْتَطيعُ أَنْ يُمِلً هُو فَلْيُمْلِلُ وَلِيَّهُ بِالْعَدْلِ وَ اسْتَشْهِدُوا سَفِيها أَوْ ضَعِيفا أَوْ لا يَسْتَطيعُ أَنْ يُمِلً هُو فَلْيُمْلِلُ وَلِيَّهُ بِالْعَدْلِ وَ اسْتَشْهِدُوا سَفِيها أَوْ ضَعِيفا أَوْ لا يَسْتَطيعُ أَنْ يُمِلً هُو فَلْيُمْلِلُ وَلِيَّهُ بِالْعَدْلِ وَ اسْتَشْهِدُوا سَفِيها أَوْ ضَعِيفا أَوْ لا يَسْتَطيعُ أَنْ يُمِلً هُو فَلْيُمْلِلُ وَلِيَّهُ بِالْعَدْلِ وَ اسْتَشْهِدُوا اللَّهُ وَ الشَّهُدُاء إِذَا مَا الشَّهَذَاءِ إِنْ تَشْعُوا أَنْ تَكُونَ وَجُلَاهُمَا اللَّهُ وَ الْمَوْلُونَ مِنَ مَن وَلَا يَشْعَلُوا أَنْ تَكُنُوهُ صَغِيراً أَوْكَبِراً إِلَى أَجَلِهِ ذَٰلِكُمْ أَقْسَطُ عِنْدَ اللّهِ وَ الشَهْدُاء إِذَا مَا مَعْمَالُونُ وَ اللّهُ عَلَيْكُمْ مُولًا مَنْ كُنْتُهُ وَ اللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَ يُعَلِّمُ وَلَا يُضَالُ وَاللّهُ بِكُلُ فَلَاللّهُ وَ لِمُعَلُوا فَإِنَّهُ فَسُوقٌ بِكُمْ وَ اتَقُوا اللّهُ وَ يُعَلِّمُكُمُ اللّهُ وَ اللّهُ بِكُلً شَعْدُوا فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمْ وَ اتَقُوا اللّهُ وَ يُعَلِّمُكُمُ اللّهُ وَ اللّهُ بِكُلًا شَعْدُوا فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمْ وَ اتَقُوا اللّهُ وَ يُعَلِّمُكُمُ اللّهُ وَ اللّهُ بِكُلُ

۲۸۲ ـ ای کسانی که ایمان آوردهاید، هنگامی که بدهی مدتداری را بیکادیگر پیدا کردید پس آن را بنویسید، و بسین شسما نسویسندهای از روی

مستدرک الوسائل، ج ۱۳، ص ۴۰۰؛ کنز الدقائق، ج ۱، ص ۶۷۴؛ نور الثقلین، ج ۱، ص ۲۹۶
 بحار الانوار، ج ۱۰۰، ص ۱۴۸

عدالت أن را بنويسد، و نويسنده نبايد از نوشتن أنجه كه خداوند به او تعليم داده خو دداری کند، پس باید بنویسد، و کسی که حق با اوست باید املاکند و از پروردگارش بترسد، و چیزی از آن فرو گذار نکند، و پس اگر کسی که حق با اوست سفیه یا ناتوان (صغیر) باشد و یا توانایی املا کردن را نداشته باشد پس ولی او از روی عدل املا می کند؛ و دو نفر از مردانتان را شاهد بگیرید، پس اگر دو مرد نبود یک مرد و دو زن کمه از شمهادتشان راضمی هستید انتخاب کنید که اگر یکی از آن دو زن فراموش کرد دیگری به او یادآور شود، و هنگامی که آن شاهدها را برای شهادت دادن (به محکمه) فرا خواندند خودداری نکنند، و از نبوشتن معامله کوچک و بزرگی که مدت دار هستند ملول نباشند که آن برای شما در نزد خداوند به عدالت نزدیک تر و برای شهادت دادن محکمتر و برای از بین بردن شک و تردید بهتر است مگر آنکه داد و سند در میان شما نقد باشد که بین خود دست به دست می کنید، در این صورت گناهی بر شما نیست که چیزی ننویسید، و هنگامی که معامله می کنید شاهد بگیرید ولی نباید به نویسنده و شاهدها ضرری برسد، و اگر چنین کنید (خدا را) نافرمانی کردهاید. و از خدا بترسید و خداوند به شما تعلیم می دهد و خداوند به همه چیزی داناست.

در روایت آمده است که در سوره بقره ۱۰۵ حکم فقهی است؛ و فقط در این آیه پانزده حکم آمده است. ۱

سه حكم در اين قسمت آيه ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَذَايَنْتُمْ بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَ لْيَكْتُبُ بَيْنَكُمْ كَاتِبُ بِالْعَدْلِ وَ لا يَأْبَ كَاتِبُ أَنْ

مستدرک الوسائل، ج ۱۷، ص ۴۲۱؛ مجمع البیان، ج ۱ - ۲، ص ۶۸۴؛ تفسیر صافی، ج ۱،
 مستدرک الوسائل، ج ۱۷، ص ۴۲۱؛ مجمع البیان، ج ۱ - ۲، ص ۶۸۴؛ تفسیر صافی، ج ۱،

### يَكْتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ اللَّهُ ﴾

حكم چهارم و در ﴿ فَلْيَكُتُبُ ﴾

حكم پنجم و در ﴿ وَ لْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ ﴾ و آن اقرار كردن در هنگام نوشتن است.

حكم ششم و در ﴿ وَ لْيَتَّقِ اللّٰهَ رَبَّهُ وَ لا يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئاً ﴾ و ﴿ فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهاً أَوْ ضَعِيفاً أَوْ لا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلَّ هُوَ ﴾ يعنى رفتن به سوى او نيكو نيست.

حكم هفتم ﴿ فَلْيُمْلِلْ وَلِيُّهُ بِالْعَدْلِ ﴾ يعني صاحب مال.

حكم هشتم ﴿اسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾

حكم نُهم ﴿ فَإِنْ لَمْ يَكُونُا رَجُلَيْنَ فَرَجُلٌ وَ امْرَأَتَانِ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ أَنْ تَضِلُّ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا الْأُخْرِيٰ ﴾ يعنى اكريكى از آنها فراموش كرد ديگري يادآوري نمايد.

حكم دهم ﴿ وَ لا يَأْبَ الشُّهَدْاءُ إِذَا مَا دُعُوا ﴾

حكم يازدهم ﴿ وَ لا تَسْتَمُوا أَنْ تَكُتُبُوهُ صَغِيراً أَوْ كَبِيراً إِلَىٰ أَجَلِهِ ﴾ يعنى از نوشتن قراردادهاي كوچك و بزرگ ناراحت مباشيد.

حكم دوازدهم ﴿ ذٰلِكُمْ أَقْسَطُ عِنْدَ اللّٰهِ وَ أَقْوَمُ لِللَّهَ اللّٰهِ وَ أَقْوَمُ لِللَّهَادَةِ وَ أَدْنى أَلاّ تَرْتَابُوا﴾ يعنى شكايت نكنيد ﴿ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً خَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنِناحٌ أَلاّ تَكْتُبُوهَا﴾

> حكم سيزدهم ﴿ وَ أَشْهِدُوا إِذَا تَبْايَعْتُمْ ﴾ حكم چهاردهم ﴿ وَ لا يُضَارَّ كَاتِبٌ وَ لا شَهِيدٌ ﴾ حكم پانزدهم ﴿ وَ إِنْ تَفْعَلُوا فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمْ ﴾ ﴿ وَ اتَّقُوا اللَّهَ وَ يُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ وَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾.

وَ إِنْ كُنْتُمْ عَلَىٰ سَفَرٍ وَ لَمْ تَجِدُواكَاتِباً فَرِهَانٌ مَقْبُوضَةٌ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضاً فَلْيُؤَدِّ الَّذِي اؤْتُمِنَ أَمَانَتَهُ وَ لْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ وَ لا تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ وَ مَنْ يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ وَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ (٢٨٣)

۲۸۳ ـ و اگر در سفر بودید و نویسنده ای پیدا نکردید، گرو بگیرید. و اگر بهمدیگر اطمینان داشته باشید آن کسی که امین شده باید امانت را بپردازد و از پروردگارش بترسد؛ و شهادت را کتمان نکنید و کسی که شهادت را کتمان کند قلبش گنهکار است، و خداوند بدانچه انجام می دهید داناست.

﴿ وَ إِنْ كُنْتُمْ عَلَىٰ سَفَرٍ وَ لَمْ تَجِدُوا كَاتِباً فَرِهَانٌ مَقْبُوضَةٌ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضاً ﴾ يعنى از او رهن بكيرد و اكر از او مطمئن است نيازى به گرفتن رهن نيست.

﴿ وَ لْيَتَّقِ اللَّهَ رَبَّهُ ﴾ آن كسى كه مال را مى گيرد از خداوند بترسد. ﴿ وَ لاَ تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ ﴾ عطف بر آيه ﴿ وَ اسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾ آية ٢٨٢ همين سوره مى باشد.

آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَ الْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللَّهِ وَ مَلاَئِكَتِهِ وَ كُتْبِهِ وَ رُسُلِهِ لاَ نُفَرَّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْ رُسُلِهِ وَ فَالُواسَمِعْنَا وَ أَطَعْنَا غُفْرانَكَ رَبِّنَا وَ إِلَيْكَ الْمَصِيرُ 〔7٨٨)

لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَ عَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبِّنَا لَاَ تُؤْاخِذْنَا إِنْ نَسَبِنَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبِّنَا وَ لاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْراَكُمَا حَمَلْتُهُ عَلَى اللَّهِ بِنَ مِنْ قَبْلِنَا رَبِّنَا وَ لاَ تُحَمِّلُنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَا وَ اغْفِرْ لَنَا وَ ارْحَمْنَا أَنَّتَ مَوْلاَنَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ (٢٨٦) ۲۸۵ ـ پیامبر به آنچه از سوی پروردگارش بر او نازل شده ایسان آورده است، و مومنین نیز همه شان به خدا و فرشتگان خدا و کتب و پیامبران الهی ایمان آورده و گفتند: شنیدیم و اطاعت کردیم، پروردگارا آمرزش تو را خواهانیم و بازگشت همهٔ ما به سوی توست.

۲۸۶ - خداوند هر کس را به اندازهٔ قدرت و تواناییاش تکلیف میکند،

(انسان) هر کار (خوب و نیکی) را که انجام میدهد برای خودش انجام
میدهد و هر کار (بد و زشتی) را که انجام میدهد به ضرر خودش کرده
است. پروردگارا، اگر فراموش کردیم و یا خطا نمودیم ما را بدان مواخذه
مکن، پروردگارا، تکلیف سنگین را بر ما تکلیف مکن همچنانکه بر افرادی
که قبل از ما بودهاند قرار دادی پروردگارا، آنچه را که در تاب و توان سا
نیست بر ما تحمیل مکن، از ما در گذر و گناهان ما را ببخش، و بر ما رحم
فرما، که تو تنها مولای ما هستی پس ما را بر گروه کافران یاری فرما.

﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ ﴾

امام صادق التلام می فرماید: این آیه مشاهدات پیامبر را در شبی که خداوند پیامبرش را به آسمان ها بر بیان می کند.

رسول خدا عَيَّا مَى فرمايد: به سدرة المنتهى رسيدم كه برگى از آن بر امتى سايه مى انداخت و من نسبت به مقام پروردگارم مانند فاصله دو قوس يا كمتر قرار گرفتم كه پروردگارم مرا ندا داد ﴿ آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ ﴾

عرض كردم: من از جانب خود و امتم گفتم: ﴿ وَ الْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللَّهِ وَ مَلائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَ رُسُلِهِ لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ ﴾ و مومنين همه به خدا و فرشتگان و كتابهاى او و رسولانش ايمان آوردند و مىگويند ما بين هيچكدام از رسولان فرقى قائل نمىشويم.

حضرت فرمود: عرض کردم: ﴿ وَ قَالُواسَمِعْنَا وَ أَطَعْنَا غُفْرَانَکَ رَبَّنَا وَ إِلَيْکَ الْمَصِيرُ ﴾ شنیدیم و اطاعت کردیم: ای پروردگار ما آمرزشت را طلب میکنیم و بازگشت همه ما به سوی توست.

خداوند فرمود: ﴿ لا يُكلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلا وسُعَها لَها ما كَسَبَتْ وَ عَلَيْها مَا اكْتَسَبَتْ ﴾ خداوند هيچ نفسى را جز به قدر طاقتش تكليف نمى كند، تا از نيكيها كسب نمايد و هر چه از بدى كسب كرد خودش بايد جوابگوى آن باشد. عرض كردم: ﴿ رَبَّنَا لا تُوافِذْنَا إِنْ نَسِينًا أَوْ أَخْطَأْنًا ﴾ پروردگارا اگر فراموش كرديم و يا به خطا رفتيم بر ما سخت مگير.

خداوند فرمو: تو را مؤاخذه نميكنم.

عرض كردم: ﴿رَبَّنَا وَ لا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا ﴾ پروردگارابارى كه در توان مانيست برما تحميل مفرما همچنانكه بر گذشتگان تحميل فرمودى.

خداوند فرمود: بر تو تحميل نميكنم.

عرض كردم: ﴿ رَبَّنَا وَ لَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَ اعْفُ عَنَّا وَ اغْفِرْ لَنَا وَ ارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَانًا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ پروردگارا آنچه كه در طاقت ما نيست بر ما تحميل مكن، از ما در گذر، گناهان ما را بيامرز و بر ما رحم نما، كه تويارى دهنده و كارساز مائى پس ما را بر گروه كافران يارى ده. پس خداوند فرمود: آن را به تو و امتت اعطا كردم.

امام صادق علیه فرمود: خداوند متعال هیچ پیامبری را مانند حضرت محمد عَیَه گرامی نداشته وقتی که برای امتش این خصال را در خواست نمود همهٔ آنها را به او اعطا کرد. ا

١. تفسير كنز الدقائق، ج ١، ص ٤٩٩



# تفسير سورة آل عمران



۳ - ســورهٔ آل عــمران در

مدینه نازل شده و دارای ۲۰۰

آیه است



9. 9.

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

الم (١)

اللَّهُ لاَ إِلٰهَ إِلاُّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ (٢)

نَزُّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدُّقاً لِمُنابَئِنَ يَدَيْهِ وَ أَنْزَلَ التَّوْزَاةَ وَ الْإِنْجِهِلَ (٣) مِنْ قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَ أَنَّزَلَ الْفُرْقَانَ إِنَّ اللَّهِ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ وَ اللَّهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامِ (۴)

1 \_ الم .

معبودی جز خدای یگانه نیست که زنده و پایدار است.

۳\_به حق، کتاب (قرآن) را بر تو نازل کردکه تصدیق کنندهٔ کتابهای آسمانی قبل از خود است و تورات و انجیل را نازل کرد.

۴\_پیش از آن برای هدایت مردم فرستاد و نیز کتاب فرقان (قرآن) را نازل
 کرد. همانا آنان که به آیات خدا کافر شدند برای آنها عذاب سختی است، که
 خداوند توانا انتقام گیرنده است.

عبدالله بن سنان كويد: از امام صادق الشَّالِ از آبه ﴿ الْمِ اللَّهُ لَا إِلَٰهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَٰابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَ أَنْزَلَ التَّوْزُاةَ وَ الْإِنْجِيلَ مِنْ قَبْلُ، هُدَىً لِلنَّاسِ وَ أَنْزَلَ الْفُرْقَانَ ﴾ سؤال كردم فرمود: فرقان به هر امر محكمى گفته مىشود و كتاب به همه قرآن اطلاق مىشود كه پيامبران گذشته را تصديق مىكند. ا

هُوَ الَّذِي يُصَوَّرُكُمْ فِي الْأَرْخَامِ كَيْفَ يَشَاءُ لَا إِلَٰهَ إِلاَّ هُوَ الْعَزِيرُ الْحَكيمُ (٦) ٤- او آن كسى است كه شماها را در رحم (مادران) آن طور كه ميخواهد صورت مي دهد، خدايي جزاو نيست، او عزيز و حكيم است.

﴿ هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الْأَرْخَامِ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ يعنى شماها را به صورتهاى مرد و زن وسياه وسفيد و سرخ و در صحت و مرض مى آفريند.

هُوَ الَّذِي أَنَّرَلَ عَلَيْكَ الْكِتَّابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَ أُخَرُ مُتَشَّابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِيغَاءَ الْفِئْنَةِ وَ ابْتِغَاءَ تَأْوبِلِهِ وَ مَا يَعْلَمُ تَأُوبِلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَتُنَا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَ مَا يَذَكَّرُ إِلاَّ أُولُوا الْأَلْبَابِ (٧)

۷- اوست خدایی که قرآن را بر تو نازل کرد که بعضی از آن کتاب آیات محکم است که اساس و ریشه کتاب میباشد و بعضی دیگر متشابه است، و آنهایی که در دلشان انحرافی است به دنبال (آیات) متشابه می روند تا فتنه گری کنند، و تاویل نادرستی از آن ارائه می کنند، در صورتی که تأویل آن را جز خدا و راسخان علم نمی دانند، می گویند: ما به همهٔ آن ایمان آوردیم که همهٔ از جانب پروردگار ماست. و متذکر نمی شوند جز صاحبان خرد و اندیشه.

ا. بحارالانوار، ج ۸۹ ص ۱۶ ؛ تفسیر عباشی، ج ۱، ص ۱۶۲ ؛ نورالشقلین، ج ۱، ص ۳۱۰ ؛ تفسیر صافی، ج ۱، ص ۳۱۵ ؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۶

﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَٰابَ مِنْهُ آيَٰاتٌ مُحْكَمَٰاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَٰابِ
وَ أُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ محكمات در قرآن آن است كه تاويلش در خود قرآن آمده
است مانند ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاَةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ
وَ أَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَ امْسَحُوا بِرُوسُكُمْ وَ أَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ اى
اهل ايمان، چون بخواهيد براى نماز برخيزيد صورت و دستها را تا آرنج
بشوييد و سر و پاها را تا برآمدگي پا مسح كنيد.

و مانند آیه ﴿ حُرِّمَتْ عَلَیْکُمْ أُمَّهَا تُکُمْ و بَنَاتُکُمْ وَ أَخَواتُکُمْ وَ عَمَّاتُکُمْ وَ خَالاتُکُمْ وَ اَنْکُمْ وَ خَالاتُکُمْ وَ بَنَاتُ الْأَخْتِ وَ أُمَّهَا تُکُمُ اللاّتِي أَرْضَعْنَکُمْ وَ خَالاتُکُمْ مِنَ الرَّضَاعَةِ وَ أُمَّهَاتُ نِسْائِکُمْ وَ رَبْائِبُکُمُ اللاّتي في خُجُورِکُمْ مِنْ نِسَائِکُمُ اللاّتي دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَإِنْ لَمْ تَکُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلا حُجُورِکُمْ مِنْ نِسَائِکُمُ اللاّتي دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَإِنْ لَمْ تَکُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلا حُجُورِکُمْ مِنْ نِسَائِکُمُ اللاّتي دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَإِنْ لَمْ تَکُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلا حُجُورِکُمْ مِنْ نِسَائِکُمُ اللاّتي دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَإِنْ لَمْ تَکُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلا اللهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ كَانَ عَفُوراً رَحِيماً ﴾ آماننداين آيات كه در قرآن زياداست.

محكم آن چيزى است كه تاويلش در قرآن آمده است.

و اما متشابهات آن است که در قرآن یک لفظ است اما دارای معانی مختلف میباشد؛ چنانکه ذکر کردیم که کفر بر پنج وجه و ایمان بر چهار وجه است و نیز فتنه و ضلال که هر کدام دارای وجوه گوناگون است که ما تفسیر هر

۱ . سوره مائده، آیه ۶

۲. سوره نساء، آیه ۲۳. ازدواج با مادران و دختران و خواهران و عمّهها و خالهها و دختران برادر و دختران خواهر و مادران رضاعی و خواهران رضاعی و مادران زن و دختران زن که در دامن شما تربیت شده اند اگر با آن زن مباشرت کرده باشید بر شما حرام شد، و اگر دخول با آن زن نکرده (طلاق دهید) باکی نیست (که با دختر او ازدواج کنید). و نیز حرام شد زن فرزندان صلبی و نیز حرام شد جمع میان دو خواهر مگر آنچه پیش از نزول این حکم کرده اید (که خدا از آن درگذشت) بدرستی که خداوند بخشنده و مهربان است.

آیهای را در موضع خود بیان خواهیم کرد ان شاء الله تعالی.

﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ ﴾ يعنى كسانى كـه در قلبهايشان شك ىت.

## ﴿ وَ مَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ اللَّهُ وَ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾

یزید بن معاویه گوید امام باقر النظی فرمودند: رسول خدا تَنَافِلُهُ بهترین راسخون در علم است که همه قرآن اعم از تنزیل و تاویل را میدانست و چیزی نبود که خداوند بر آن حضرت نازل کند و آن حضرت تاویل آن را نداند؛ و اوصیا بعد از آن حضرت نیز به همه قرآن علم داشتند.

راوی گوید عرض کردم فدایت گردم فرزند خَطّاب درباره شما سخن بزرگی میگوید؟

حضرت عاليلاً فرمود: چه ميگويد؟

عرض كردم: مى گويد كه شماها حلال و حرام و قرآن را مى دانيد.

فرمود: (راست میگوید) علم حلال و حرام و قرآن در کنار آن علمی که در شب و روز اتفاق میافتد سهل و آسان است. ۱

رَبُّنَا لاَ تُرْغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَ هَبْ لَـنَا مِـنْ لَـدُنْكَ رَحْـمَةً إِنَّكَ أَنَّتَ الْوَهَٰابُ (٨)

۸-پروردگارا، دلهای ما را بعد از هدایت کردن منحرف مگردان، و از لطف خود رحمتی بر ما عطا فرما، بدرستی که تو بسیار بخشندهای.
 رَبَّنَا لاَ تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَیْتَنَا ﴾ یعنی شک نمیکنیم.

١. بحارالانوار، ج ٢٣، ص ١٩٢ ؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٩ ؛ وسائل الشيعه، ج ٢٧، ص ١٧٩

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوالُهُمْ وَ لاَ أَوْلاَدُهُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْناً وَ أُولَئِكَ هُمْ وَقُودُ النَّارِ (١٠)

كَدَأْبِ آلِ فِرْعَوْنَ وَ الَّذَبِنَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَ اللَّهُ شَديدُ الْعِقَابِ (11)

۱۰ مال و فرزند هرگز کافران را از عذاب خدا نجات نمی دهد، و آنها خود
 آتش افروز جهنم هستند.

۱۱ \_(این گروه نیز) مانند فرعونیان و افراد قبل از آنها، آیات ما را تکذیب کردند، خداوند هم آنها را (به کیفر) گناهانشان گرفت و خداوند سخت کفردهنده است.

> ﴿ أُولِئِكَ هُمْ وَقُودُ النَّارِ ﴾ يعنى آنها هيزم آتش هستند. ﴿ كَدَأْبِ آلِ فِرْعَوْنَ ﴾ يعنى فعل و اعمال آل فرعون.

قُلْ لِللَّذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ وَ تُحْشَرُونَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وَبِئْسَ الْمِهَادُ (١٢) قَدْ كَانَ لَكُمْ آيَةً في فِئتَيْنِ الْتَقَنَّا فِئَةً تُفَاتِلُ في سَبِلِ اللَّهِ وَ أُخْـرَىٰ كَـافِرَةً يَرَوْنَهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأْيَ الْعَيْنِ وَ اللَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَنْ يَشَاءُ إِنَّ في ذَٰلِكَ لَعِبْرَةً لِأُولِي الْأَبْصَارِ (١٣)

۱۲\_به آنهایی که کافر شدند بگو: به زودی مغلوب خواهید شد و به سوی جهنم محشور می شوید که بد جایگاهی است.

1۳ ـ برای شما نشانه ای است از دو گروهی که در هنگام جنگ (بدر) با هم روبرو شدند که یک گروه در راه خدا جهاد می کرد و گروه دیگر کافر بودند، و کافران با چشم خود مؤمنان را دو برابر آنچه که بودند می دیدند، و خدا هر کسی را که بخواهد با یاری خود تأیید می کند، بدرستی که در آن عبرتی

#### از برای بینایان است.

﴿ قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُ واسَتُغْلَبُونَ وَ تُحْشَرُونَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وَ بِئْسَ الْمِهٰادُ ﴾ این آیه بعد از جنگ بدر نازل شده است. هنگامی که رسول خدا ﷺ بعد از جنگ به سوی قبیله بنی قینقاع آمده و به بازار نبط وارد شده و آنها را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ای جماعت یهود! آیا می دانید آنچه را که بر سر قریش آمده در حالی که آنها از لحاظ جمعیت و سلاح از شماها بیشتر بودند؟ پس از آنها عبرت بگیرید و اسلام بیاورید.

گفتند: ای محمد آیا گمان میکنی که جنگ با ما مانند جنگ با قومت قریش است؟ به خدا سوگند اگر با ما جنگ کنی ما را مردانی جنگجو خواهی یافت.

جبرئيل نازل شده و گفت: اى محمد! ﴿ قُلْ لِـلَّذِينَ كَـفَرُوا سَـتُغْلَبُونَ وَ تُحْشَرُونَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وَ بِئْسَ الْمِهَادُ قَدْكُانَ لَكُمْ آيَةٌ فِي فِئَتَيْنِ الْتَقَتَّا فِئَةٌ تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ ﴾ يعنى گروه مسلمانان و گروه كفار.

﴿ وَ أَخْرَىٰ كُافِرَةٌ يَرَوْنَهُمْ مِثْلَيْهِمْ رَأَيَ الْعَيْنِ ﴾ يعنى مانند مسلمين بودند.

﴿ وَ اللَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرِهِ مَنْ يَشْاءُ ﴾ يعنى خداوند رسول خدا ﷺ را در روز بدريارى فرمود كه در آن عبرتى از براى ديده هاى بينا است. ١

زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النَّسَاءِ وَ الْبَنبِنَ وَ الْـقَنَاطِبِرِ الْـمُقَنْطَرَةِ مِـنَ الذَّهَبِ وَ الْفِضَّةِ وَ الْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَ الْأَنَّعَامِ وَ الْحَرْثِ ذَٰلِكَ مَتَاعُ الْـحَيَاةِ الدُّنْيَا وَ اللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَآبِ (١٤)

قُلْ أَ أُنْبَئْكُمْ بِخَيْرٍ مِنْ ذٰلِكُمْ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا

الْأَنَّهٰارُ خُالِدبِنَ فَهِهٰا وَ أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَ رِضُوْانٌ مِنَ اللَّهِ وَ اللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ (١۵)

الدِّمِنَ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَ قِنَا عَذَابَ النَّارِ (١٦) الطَّابِرِمِنَ وَ الصَّابِرِمِنَ وَ الصَّابِرِمِنَ وَ الصَّابِرِمِنَ وَ الصَّابِرِمِنَ وَ الصَّابِرِمِنَ وَ الصَّابِرِمِنَ وَ الصَّادِمِنَ وَ الْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ (١٧) 
١٤ ـ براى مردم محبّت شهوات نفسانى از زنها و فرزندان و كيسه هايى پر از طلا و نقره و اسبهاى ممتاز و نيكو و چهارپايان و زارعت زيبا جلوه داده شده است، آنها بهرهٔ زندگانى دنياست و سرانجام جمايگاه نيكو در نود خداست.

10 .. (ای پیامبر) بگو: آیا میخواهید شما را آگاه به بهتر از آن (سرمایههای دنیوی) بگردانم؟ آنهایی که از خدا بترسند نود پروردگارشان باغهای بهشتی است که در زیر درختان آن نهرها جاری است و در آن جاویدانه خواهند بود و زنانی پاکیزه و خشتودی تحدا (را دارند)، و خداوند به حال بندگان بیناست.

1۶\_آنهایی که میگویند: پروردگارا ما ایمان آوردهایـم پس گـناهان مـا را ببخش و ما را از عذاب جهنّم نگاه دار.

1۷ ـ آنها صبر گنندگان (در برابر معصیت، مشکلات و طاعت الهی هستند) و راستگویان و فرمانبرداران و انفاق کنندگان و استغفار کنندگان در سحرها میباشند.

﴿ القناطير ﴾ يعنى پوست گاو نركه از طلا پر باشد.

﴿ وَ الْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ ﴾ يعني اسبان چريده چاق و چهار پايان.

﴿وَ الْحَرْثِ﴾ يعني زراعت.

﴿ وَ اللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَآبِ ﴾ يعنى بركشتى نيكوبه سوى خداست.

و فرمود: ﴿ أَ أَنَبُنُّكُمْ بِخَيْرٍ مِنْ ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا ﴾ سپس خبر داد كه اين براى كسانى است كه ﴿ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِنَّنَا آمَنَّا فَاغْفِرْ لَنَا ذَنُّ وبَنَا وَ قِنْا عَذَابَ النَّارِ السّابِرِينَ وَ الصّادِقينَ وَ الْمُنْفِقينَ وَ الْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْخَارِ ﴾ الصّابِرِينَ وَ الصّادِقينَ وَ الْقَانِتِينَ وَ الْمُنْفِقينَ وَ الْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْخَارِ ﴾ مىگويند پروردگارا ما ايمان آوردهايم پس گناهان ما را ببخش و ما را از عذاب جهنّم نگاه دار. پس آنها صبر گنندگان در برابر معصيت، مشكلات و طاعت الهي هستند و راستگويان و فرمانبرداران و انفاق كنندگان و استغفار كنندگان در سحرها مي باشند.

سپس خبر داد كه آنها كساني هستند كه ﴿الصَّابِرِينَ وَ الصَّادِقِينَ وَ الْقَانِتِينَ وَ الْمُنْفِقِينَ وَ الْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْخَارِ ﴾ اهل دعا هستند.

﴿ وَ أَزْوْ الْحُ مُطَهَّرَةٌ ﴾ زنهایی مطهر که در بهشت نه حیض میبینند و نه به نجاسات دنیوی آلوده میگردند.

### سؤال وجواب شخص مسيحي باامام باقر ﷺ

عمر [ عمیر ] بن عبد الله ثقفی گوید: هنگامی که هشام بن عبد الملک امام باقر علیه از مدینه به شام آورد، آن حضرت در مجالس مسلمانان مینشست و آنها نیز سؤالاتشان را از امام علیه میپرسیدند. امام علیه مشاهده کرد که گروه گروه از نصاری از کوهی بالا می روند، سؤال کرد: اینها چه کسانی هستند؟ آیا امروز عید آنهاست؟

گفتند: نه ای فرزند رسول خدا، آنها عالمی دارند که در بالای کوه در داخل غاری زندگی میکند و سالی یک بار از غار بیرون می آید و به سؤالات مردم جواب می دهد. امام عالياً فرمود: آيا او علمي هم دارد؟

گفتند: او داناترین مردم است، او یاران و حواریون از اصحاب عیسی الله ایادرک کرده است.

امام فرمود: ما هم به نزدش برویم. سپس امام الله اسرش را پوشانده و با اطرافیانش از کوه بالا رفته و در میان مردم نصاری نشستند. نصاری فرشی را پهن کرده و بالش را برای تکیه گذاشتند و بعد وارد غار شده و آن عالم مسیحی را بیرون آوردند، او با چشمانی که شبیه چشمان مار افعی می ماند نگاهی به جمعیت کرده و آنها را از زیر نظر گذراند و سپس رو به امام محمد باقر الله کرد و گفت: آیا تو از ما هستی یا از امت مرحومه ای؟

امام عليا فرمود: از امت مرحومه هستم.

گفت: از عوام آنها هستی یا از علمایشان؟

فرمود: از عوامشان نیستم.

گفت: آيا من از تو سؤال كنم يا تو از من سؤال مىكنى؟

امام عَلَيْكُ فرمود: تو سؤال كن؟

گفت: ای جمعیت! مردی از امت محمد میگوید که من از او سؤال کنم زیرا که او دانا به مسائلی است. سپس گفت: ای بنده خدا! به من بگو آن کدام زمان است که نه از شب است و نه از روز؟

فرمود: آن زمان مابين طلوع فجر تا طلوع خورشيد است.

گفت: چرا آن زمان از شب و از روز حساب نمی شود پس آن از کدام زمان است؟

امام علی فرمود: آن از زمان بهشت است که افراد مریض در آن زمان میمیرند. گفت: راست گفتى ؛ آيا باز من از تو سؤال كنم يا تو از من سؤال مىكنى؟ امام عليا فرمود: تو سؤال كن.

گفت: اهل بهشت چگونه غذا میخورند در حالی که هیچ نیازی به دستشویی ندارند مثال دنیوی آن را برای من بازگو؟

فرمود: مثل آن مانند جنین در شکم مادر است که از آن چیزهایی که مادرش میخورد او هم تغذیه میکند ولی غائط ندارد.

گفت: راست گفتی! ولی چرا نگفتی که از علما مسلمین نیستی؟

امام النَّالِدُ فرمود: من كفتم كه از جاهلانشان نيستم.

دوباره پرسید: من از تو سؤال کنم یا تو از من سؤال میکنی؟

فرمود: تو سؤال كن.

آن عالم نصاری رو به جمعیت کرد و گفت: الآن سؤالی میکنم که قادر بر جواب دادن به آن نباشد و بعد رو به امام اللی کرد و گفت: به من بگو از آن زنی که در یک ساعت به دو بچه آبستن شد و در یک ساعت هم آنها را به دنیا آورد و آن دو بچه در یک ساعت هم مردند و در یک قبر هم دفن شدند و این در حالی بود که یکی از آنها صد و پنجاه سال و دیگری پنجاه سال زندگی کرد، آن دو چه کسانی هستند؟

امام علیه فرمود: آن دو یکی عُزیر و دیگری عَزَره بودند که مادرشان دوقلو آنها را در شکم داشت همچنانکه گفتی، و آنها را در یک ساعت به دنیا آورد همچنانکه گفتی، عزره و عُزیر سی سال زندگی کردند سپس خداوند عزیر را صد سال میراند و عزره زنده بود بعد از صد سال خداوند عُزیر را زنده کرد و عُزیر بیست سال با عزره زندگی نمود و آن دو در یک ساعت مُردند و در یک قبر هم دفن شدند.

آن عالم نصاری گفت: ای جمعیت نصاری من مردی داناتر از این شخص ندیده ام تا زمانی که او در شام است از من سؤالی نکنید و به غار خود رفت و امام باقر علی با جمعیت نصاری از کوه پائین آمدند. ا

شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لاَ إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ وَ الْمَلاَئِكَةُ وَ أُولُوا الْعِلْمِ فَائِماً بِالْقِسْطِ لاَ إِلهَ إِلاَّ هُوَ الْعَزيِزُ الْحَكيمُ (١٨)

إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلاٰمُ وَ مَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلاَّ مِنْ بَعْدِ مَا خِمَاءَهُمُ الْمَعِلْمُ بَمِغْياً بَيْنَهُمْ وَ مَنْ يَكُفُرْ بِآيْـاتِ اللَّهِ فَاإِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْعِضَابِ (١٩)

۱۸ خداوند شهادت می دهد که معبودی جز او نیست و ملائکه و صاحبان دانش نیز شهادت به یکتایی خداوند می دهند در حالی که (خداوند) به عدالت رفتار می کند، معبودی جز او نیست که عزیز و داناست.

19 \_ همانا دین نزد خداوند اسلام است، و کسانیکه کتاب آسمانی به آنها داده شده است اختلافی بوجود نیاورده اند، مگر بعد از آگاهی و علم، و آن هم به خاطر ظلم و ستم در میان خودشان، و کسی که به آیات الهی کافر شود (بترسد که) همانا خداوند سریع الحساب است.

﴿قَائِما بِالقَسِط ﴾ عطف بر ﴿شَهِدَ اللَّهُ ﴾ است.

﴿القسط ﴾ يعنى عدل.

﴿ إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الْإِسْلاَمُ ﴾ يعنى تسليم در برابر خداوند و اوليائش كه همان تصديق است، و خداوند ايمان را تصديق ناميده است.

امام باقر علي مىفرمايد: خداوند يك درجه ايمان را بر اسلام برترى داده

<sup>1.</sup> بحارالانوار، ج ١٠، ص ١٤٩ و ج ٢٤، ص ٣١۴؛ كافي، ج ٨ ص ١٢٢

است همچنانکه درجهای کعبه را بر مسجدالحرام برتری داده است. ا

حضرت علی النافر در روایتی می فرماید: اسلام را چنان می شناسانم که نه قبل از من و نه بعد از من اسلام را آنچنان نشناسانده باشند، اسلام همان تسلیم است، تسلیم است، تسلیم همان یقین است، یقین همان تصدیق است، پس تصدیق همان اقرار به زبان است، و اقرار همان اداء است، و اداء همان عمل کردن به آن است و مومن کسی است که دینش را از پروردگارش اخذ می کند؛ همانا مومن ایمانش را به وسیله عملش می شناساند و کافر کفرش را به وسیله انکار کردنش می شناساند، ای مردم دینتان را حفظ کنید، در حال دینداری مرتکب گناه شدن بهتر است تا اینکه در حال غیر دینداری کار نیک انجام دادن، گناه شخص دیندار آمرزیده می شود اما کار نیک و حسنه غیر دیندار و کافر مورد قبول واقع نمی شود. آ

مرز المن والمراس المال

لاَ يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِيِنَ أَوْلِيناءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَ مَنْ يَفْعَلْ ذَٰلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ في شَيْءٍ إِلاَّ أَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُفَاةً وَ يُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَ إِلَى اللهِ الْمَصِيرُ (٢٨)

۲۸ - اهل ایمان نباید مؤمنین را رها کرده و کافران را دوست خود بگیرند، و هر کس چنین کند هیچگونه رابطهای با خدا ندارد، مگر اینکه از شرّ آنها بترسیاد (و از روی تقیّه با آنها دوستی کنید) و خداوند شما را از (نافرمانی) خود می ترساند و بازگشت همه به سوی خداست.

﴿ لا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِياءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَ مَنْ يَفْعَلْ

۱. کافی، ج ۲، ص ۵۲؛ بحارالانوار، ج ۶۵، ص ۲۶۰

نهج البلاغه، حكمت ١٢٥؛ معانى الاخبار، ص ١٨٥؛ بـحارالانـوار، ج ٥٥، ص ٣١١؛ روضة الواعظين، ج ١، ص ٣٣؛ امالى شيخ صدوق، ص ٣٥١

# ذٰلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللَّهِ فِي شَيْءٍ إِلاَّ أَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقْاةً ﴾

این آیه رخصت ظاهری می دهد نه رخصت باطنی، در ظاهر از روی تقیّه با آنها دوستی کند ولی از دل با آنها دشمن باشد.

تقیه به مؤمن این اجازه را میدهد به خاطر اینکه خودش را نگهدارد در ظاهر با کافر هم کیش شود، همانند او نماز بخواند، روزه بگیرد و لکن در باطن ایمان به خدا داشته باشد و عقیده به خلاف آنچه که انجام میدهد داشته باشد.

قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ وَ يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَ اللَّـهُ غَفُورٌ رَحِبِمْ (٣١)

۳۱ ـ (ای محمد به آنها) بگو: اگر خداوند را دوست می دارید پس از من پیروی کنید تا خداوند نیز شما را دوست بدارد و گناهانتان را بیامرزد که خداوند بخشنده و مهربان است.

﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللّهُ الآية ﴾ پس نشانه دوست داشتن خداوند بنده هايش را همان رحمت الهي از براي آنهاست ؛ و نشانه دوست داشتن بنده ها خداوند را همانا عبادت كردن خداوند تبارك و تعالى است.

إِنَّ اللَّهُ اصْطَفَىٰ آدَمَ وَ نُوحاً وَ آلَ إِبْرَاهِهِمَ وَ آلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِهِنَ (٣٣) ٣٠ـ بدرستى كه خداوند آدم و نوح و آل ابراهيم و آل عمران را بر جهانيان برترى داد.

﴿ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَىٰ آدَمَ وَ نُوحاً وَ آلَ إِبْرَاهِيمَ وَ آلَ عِـمْزَانَ عَـلَى

الْعٰالَمِينَ ﴾ لفظ آيه عام و معنايش خاص است و همانا فضل و برترى آنها بر عالم زمان آنهاست.

امام موسى كاظم الله مىفرمايد: آيه اين چنين «و آل عمران و آل محمد» را از قرآن محمد على العالمين» نازل شده بود پس «آل محمد» را از قرآن برداشتهاند. ا

إِذْ قَالَتِ امْرَأَتُ عِمْرَانَ رَبُّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا في بَطْنَي مُحَرَّراً فَتَقَبَّلْ مِنِّي إِنَّكَ أَنَّتَ السَّميعُ الْعَليِمُ (٣٥)

فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْثَىٰ وَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَ لَـيْسَ الذَّكَرُكَالْأَنْثَىٰ وَ إِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَ إِنِّي أُعبِذُهَا بِكَ وَ ذُرِّيَتَهَا مِنَ الشَّيْطانِ الرَّجِبِم (٣٦)

فَتَقَبَّلَهَا رَبُّهَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ وَ أَنْبَتَهَا نَبَاناً حَسَناً وَكَفَّلَهَا زَكَرِيَٰاكُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيًّا الْمِحْزابَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقاً قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنِّى لَكِ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللّهِ إِنَّ اللّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ (٣٧)

هُنْالِكَ دَعْا زَكَرِيَا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرَيَّةً طَيَّبَةً إِنَّكَ سَميعُ الدُّعْاء (٣٨)

فَنَادَتْهُ الْمَلاَئِكَةُ وَ هُوَ قَائِمٌ يُصَلِّي فِي الْمِحْزَابِ أَنَّ اللَّـٰهَ يُسَهِّرُكَ بِيَحْيىٰ مُصَدِّقاً بِكَلِمَةٍ مِنَ اللَّهِ وَسَيِّداً وَ حَصُوراً وَ نَبِيًّا مِنَ الصَّالِحينَ (٣٩)

۳۵ هنگامی که همسر عمران گفت: پروردگارا آنچه را که در شکم (رحم) دارم برای تو نذر کرده ام که محرَّر (فقط در خدمت تو) باشد، پس آن را از من قبول فرما بدرستی که تو شنوا و دانا هستی.

١. بحار الأنوار، ج ١١، ص ٢٤ و ج ٢٣، ص ٢٢٢؛ تاويل الأبات الظاهره، ص ١١٢

۳۶\_پس هنگامی که بچهاش را بدنیا آورد گفت: پروردگارا من دختر بدنیا آوردهام، و خداوند آگاه بود از آنچه که بدنیا آورده بود، و پسر مانند دختر نیست و من او را مریم نام گذاشتم و همانا من او و ذریهاش را از شیطان رانده شده در پناه تو قرار می دهم.

۳۷ ـ پروردگارش آن (مریم) را بنیکویی از او قبول فرمود و او را به نیکی رویانید (پرورش داد) و زکریا کفالت او را بر عهده گرفت؛ (زکریا) هر وقت بر محراب او وارد می شد در نزدش غذایی می دید، پرسید: ای مریم این غذا را از کجا آورده ای؟ گفت: از جانب خداوند است، همانا خداوند به هر کس که بخواهد بدون حساب روزی می کند.

۳۸\_ در این هنگام زکریا پروردگارش را خواند و گفت: پروردگارا از جانب خودت فرزندی پاک به من عنایت فرما که تو دعا را میشنوی.

۳۹\_او (زکریا) هنگامی که در محراب مشغول نماز بود ملائکه او را صلا زدند که خداوند تو را بشارت به یحبی می دهد که کلمهٔ خدا را تصدیق می کند، آقاست و نزد زنها نمی رود (ازدواج نمی کند) و پیامبری از نیکان

## قصه حضرت مريم ﷺ

﴿ إِذْ قَالَتِ امْرَأَتُ عِمْرُ انَ رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَکَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّراً فَتَقَبَّلْ مِنِّي إِنَّکَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾

خداوند تبارک و تعالی به عمران وحی نمود که من بچهای به تو عنایت میکنم که کوران مادرزاد و مریضان پیسی را شفا بدهد و مردگان را به اذن الهی زنده نماید. عمران این خبر را به زنش مژده داد و پس از مدتی همسرش حامله گشت و گفت: پروردگارا آنچه که در شکم دارم آن را نذر عبادتگاه تو

مى كنم. در آن زمان اگر كسى نذرى مى كرد فرزندش را در عبادتگاه مى گذاشت. ﴿فَلَمُّا وَضَعَتُهُا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعَتُهُا أَنْتَىٰ وَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَ لَيْسَ الذَّكَرُ كَالْأَنْتَىٰ ﴾ چون بچه را به دنيا آورد گفت: پروردگارا من بچه دختر به دنيا آوردهام و خداوند به حال من داناتر است و بچه پسر مانند دختر نيست.

و تو به من وعده پسر داده بودی ﴿ وَ إِنِّي سَمَّيْتُهُا مَرْيَمَ وَ إِنِّي أَعِيذُهُا بِكَ وَ ذُرِّيَّتَهُا مِنَ الشَّيْطُانِ الرَّجِيمِ ﴾ يعنى من او را مريم نام گذاشتم، او و ذريّهٔ او را از شر شيطان رانده شده در پناه تو قرار دادهام. پس خداوند عيسى طائلٍ را به مريم عنايت فرمود.

ابوبصیر گوید امام صادق الله فرمود: اگر به شماها بگوئیم که ما دارای فرزند پسری می شویم ولی آن نوزاد دختر بود و فرزند او یا نوهاش پسر بود آن را منکر نشوید که چرا آن فرزند پسر نشد، چرا که ممکن است پیشگویی ما درباره فرزند او و یا نوه او باشد همانا خداوند به عمران وحی نمود که من به تو فرزندی پسر عنایت می کنم که کوران مادرزاد و مریضان پیسی را شفا دهد و مردگان را به اذن من زنده نماید و او را رسول خود برای بنی اسرائیل قرار می دهم و عمران بشارت الهی را برای زنش «حنه» که مادر مریم بود گفت؛ چون حنه حامله گشت فکر می کرد که حملش پسر است ولی چون آن را به دنیا آورد دید که دختر است گفت: پروردگارا فرزند دختر مانند پسر نیست چرا که دختر نمی تواند پیامبر باشد.

خداوند فرمود: خداوند می داند که بچه تو چیست. هنگامی که خداوند عیسی علیه را به حضرت مریم عنایت نمود او آن فرزندی بود که خداوند آن را به عمران بشارت داده بود.

پس زمانی که ما به شماها درباره خود به فرزند پسری بشارت میدهیم شاید وعده ما در فرزند آن و یا در فرزند فرزند او باشد پس وقتی فرزند اول را دختر دیدید فوراً آن خبر ما را منکر نشوید. ۱

چون مریم به حد بلوغ رسید به محراب عبادت خود رفت و پردهای را در اطراف خود کشید به طوری که کسی او را نمی دید. زکریا به محراب عبادت او میرفت در نزد او در زمستان میوههای تابستانی و در تابستان میوههای زمستاني مي ديد و به مريم مي كفت: ﴿ أَنَّى لَكِ هٰذَا فتقول هُوَ مِنْ عَنْد اللَّه إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْر حِسَابٍ، هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيًّا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعْاءِ فَنَادَتْهُ الْمَلائِكَةُ وَ هُوَ قَائِمٌ يُصَلِّى فِي الْمِحْرَابِ أَنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيِيٰ مُصَدِّقاً بِكَلِمَةٍ مِنَ اللَّهِ وَ سَيِّداً وَ حَصُوراً وَ نَبيًّا مِنَ الصِّالِحِينَ ﴾ اي مريم اين غذا را از كجا آوردهای؟ گفت: از جانب خداوند است، همانا خداوند به هر کس که بخواهد بدون حساب روزی میکند. در این هنگام زکریا پروردگارش را خواند و گفت: یروردگارا از جانب خودت فرزندی پاک به من عنایت فرما که تو دعا را میشنوی. او (زکریا) هنگامی که در محراب مشغول نماز بود ملائکه او را صدا زدند که خداوند تو را بشارت به يحيي مي دهد که کلمهٔ خدا را تصديق میکند، آقاست و نزد زنها نمی رود (ازدواج نمیکند) و پیامبری از نیکان است. ﴿حصور﴾ يعني آن كسى كه نزد زنان نميرود.

قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لَي غُلامٌ وَ قَدْ بَلَغَنِيَ الْكِبَرُ وَ امْرَأَتَي عَاقِرٌ قَالَ كَذْلِكَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ (۴۰)

١. بحار الانوار، ج ٢٤، ص ٢٢٥ ؛ قصص الانبياء جزائري، ص ٢٣

قَالَ رَبِّ اجْعَلْ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلاَّ تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلاَثَةَ أَيَّامٍ إِلاَّ رَمْزاً وَ اذْكُرْ رَبَّكَ كَثْبِراً وَ سَبِّحْ بِالْعَشِيِّ وَ الْإِبْكَارِ (٤١)

۴۰ \_ عرض کرد: پروردگارا آیا دارای پسر بچهای میشوم درحالی که پیر شدهام و زنم نیز یائسه است؟ فرمود: اینچنین خداوند آنچه را که میخواهد انجام میدهد.

۴۱\_عرض کرد: پروردگارا برای من نشانه ای قرار بده. فرمود: نشانه ات این است که سه روز جز با اشاره و رمز با مردم سنخن نخواهی گفت، پروردگارت را زیاد یادکن و او را هنگام شام و صبح تسبیح نما.

﴿عاقر﴾ يعنى زنى كه حيض نمى بيند. زن يائسه.

﴿ قَالَ كَذَٰلِكَ اللّٰهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ قَالَ زكريا رَبِّ اجْعَلْ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلا تُكَلِّم اللّٰهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ قَالَ زكريا رَبِّ اجْعَلْ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلا تُكَلِّم النّٰاسَ ثَلا ثَةً أَيّٰام إلا رَمْزاً ﴿ رَبِّ اجْعَلْ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ هستند كه به او بشارت مى دهند ولذا كفت: ﴿ رَبِّ اجْعَلْ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلا تُكَلِّم النّاسَ ثَلا ثَةَ أَيّٰامٍ إلا رَمْزاً ﴾ بسسه روز لال شده وقادر به حرف زدن نشد.

وَ إِذْ قَالَتِ الْمَلَائِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَاكِ وَ طَهَّرَكِ وَ اصْطَفَاكِ عَلَىٰ نِسْاءِ الْغَالَمينَ (۴۲)

۴۲ هنگامی که ملائکه گفتند: ای مریم همانا خداونند تمو را بسرگزیده و
 پاکیزهات قرار داده و تو را بر زنان عالم برتری داده است.

﴿ إِذْ قَالَتِ الْمَلائِكَةُ يُا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَاكِ وَ طَهَّرَكِ وَ اصْطَفَاكِ عَلَىٰ نِسْاءِ الْعَالَمِينَ ﴾

خداوند او را دو بار برگزید، اول او را از میان سایر زنان انتخاب نموده و

برگزید و دوم اینکه بدون داشتن شوهر به او فرزند عنایت کرد و او را با این امتیاز بر همه زنان عالم ممتاز نمود.

يًا مَرْيَمُ اقْنَتَيِ لِرَبِّكِ وَ اسْجُدِي وَ ارْكَعِي مَعَ الرُّاكِعِينَ (٤٣) ذَٰلِكَ مِنْ أَنَّبَاهِ الْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ وَ مَاكُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلاَمَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَ مَاكُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ (٤٢)

۴۳\_ای مریم برای پروردگارت خضوع کن سنجده نما و با رکوع کنندگان رکوع کن.

۴۴ ــ (ای پیامبر) این از خبرهای غیبی است که به تو وحی میکنیم و تو در آن زمانی که قلمهایشان را (برای قرعه) میانداختند تا کدامشان سرپرستی مریم را بر عهده بگیرند و با همدیگر در حال نزاع بودند در میانشان نبودی.

﴿ يَا مَرْيَمُ اقْنَتِي لِرَبِّكِ وَ اسْجُدِي وَ ارْكَعِي مَعَ الرُّاكِعِينَ ﴾ همانا او برای من به رکوع می رود و سجده بجامی آورد و سپس خداوند به پیامبرش می فرماید: ﴿ ذَٰلِکَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَیْبِ نُوحِیهِ إِلَیْکَ وَ مَا کُنْتَ لَدَیْهِمْ إِذْ یَخْتَصِمُونَ ﴾ این یُلْقُونَ أَقْلاَٰمَهُمْ أَیُّهُمْ یَکُفُلُ مَرْیَمَ وَ مَا کُنْتَ لَدَیْهِمْ إِذْ یَخْتَصِمُونَ ﴾ این مطلب از اخبار غیب است که ما آن را به تو وحی کردیم وای محمد تو آن روز با آنان نبودی که داشتند قرعه می انداختند تا معلوم کنند کدام یک از آنان سریرستی مریم را عهده دار شود.

و نیز می فرماید: وقتی مریم متولد شد، آل عمران در مورد او بگو مگو کردند، هر کسی می گفت سرپرستی او با من باشد، تا آنکه به معبد رفتند و قرعه انداختند و از میان چوبهای قرعه، قرعه به نام زکریا درآمد و او کفالت مریم را بر عهده گرفت. إِذْ قَالَتِ الْمَلاَثِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُ كِ بِكَلِمَةٍ مِنْهُ اسْمُهُ الْمَسيِحُ عيسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجيهاً فِي الدُّنْيَا وَ الآُخِرَةِ وَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ (۴۵)

۴۵ هنگامی که ملائکه گفتند: ای مریم خداوند تو را بشارت به کلمه ای از جانب خودش می دهد که اسمش مسیح، عیسی پسر مریم است که در دنیا و آخرت صاحب جاه و کرامت و از مقربین (الهی) است.

﴿ وَجِيهاً فِي الدُّنْيَا وَ الْآخِرَةِ وَ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ ﴾ يعنى صاحب جاه و كرامت.

داستان به دنیا آمدن عیسی و روایات در این زمینه را در سوره مریم آوردهایم. ۱

وَ رَسُولاً إِلَىٰ بَنِي إِسْرَائَبِلَ أَنِّي قَدْ جِئْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبُكُمْ أَنِّي أَخْلَقُ لَكُمْ مِنَ الطِّيْنِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِهِهِ فَيَكُونُ طَيْراً بِإِذْنِ اللَّهِ وَ أُبْرِئُ الْأَكْمَةَ وَ الْأَبْرَصَ وَ أُحْيِ الْمَوْنَىٰ بِإِذْنِ اللَّهِ وَ أَنْبَئْكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَ مَا تَدَّخِرُونَ فَي بَيُوتِكُمْ إِنَّ ذَلِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (٤٩)

وَ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَ لِأُحِلَّ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي حُرَّمَ عَلَيْكُمْ وَ جِئْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ فَاتَّقُوا اللّٰهَ وَ أَطبِعُونِ (۵۰)

۴۹ و (او را به رسالت) به سوی بنی اسرائیل فرستاد تا به آنها بگوید: همانا من از طرف پروردگارتان نشانهای برای شما آورده ام، من چیزی از گل مانند پرنده درست میکنم و بر آن می دمم پس به اذن خداوند پرنده ای می شود، و به اذن خداوند کور مادرزاد و مبتلایان به پیسی را شفا می دهم، و مردگان

را به اذن خدا زنده میکنم، و از آنچه در خانه هایتان میخورید و ذخیره میکنید به شما نشانه ای هست اگر از ایمان آورندگان باشید.

۵۰ و تورات راکه قبل از من بود تصدیق میکنم و بعضی از چیزهایی راکه بر شما حرام شده بود را حلال میکنم، و با نشانهای از جانب پروردگارتان بسویتان آمدهام پس از خداوند بترسید و مرا اطاعت کنید.

﴿ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ ﴾ يعنى قادر به آن هستم كه از خاك براى شما پرنده اى خلق كنم.

امام محمد باقر المنظِ درباره آیه ﴿ وَ أَنْبَتُكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَ مَا تَدَّخِرُونَ فِي بَيُو تِكُمْ ﴾ مىفرمايد: حضرت عيسى النظ به بنى اسرائيل مىفرمود: من فرستاده خداوند به سوى شما هستم، از كِل پرندهاى درست مىكنم و سپس بر آن مىدمم و آن به اذن الهى پرواز مىكند، كوران مادرزاد و مريضان پيسى را شفا مىدهم.

بنی اسرائیل گفتند: ما این عمل تو را سحر و جادو میبینیم به ما آیتی را نشان بده که ما بفهمیم تو راست میگویی.

عیسی التیلا به آنها فرمود: آیا به شماها خبر بدهم که در خانههایتان چه میخورید و چه ذخیره میکنید قبل از اینکه از خانه هایتان بیرون بیائید و شب چه ذخیره میکنید تا بدانید که من راست میگویم.

كفتند: بله!

پس حضرت عیسی النیلا به آنها می فرمود: که شب چه خورده و چه نوشیده اید و به کجا رفته اید ؛ در این هنگام بعضی از بنی اسرائیل آن را قبول کرده و به عیسی ایمان آوردند و بعضی ها نیز آن را منکر شده و کافر شدند. و

برای آنها در این معجزه نشانهای بود اگر ایمان می آوردند.

﴿ وَ لِأُحِلَّ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ ﴾ آنها عبارت بودند از روزِ شنبه، چربی و پرندگانی که خداوند بر بنی اسرائیل حرام کرده بود. ا

فَلَمَّا أَحَسَّ عبسىٰ مِنْهُمُ الْكُفْرَ فَالَ مَنْ أَنْصَادِي إِلَى اللَّهِ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ آمَنًا بِاللَّهِ وَ اشْهَدْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ (۵۲)

۵۲ پس هنگامی که عیسی از آنها احساس کفر کرد گفت: چه کسی مرا به سوی خداوند یاری میکند؟ حواریون گفتند: ما یاوران خدا هستیم، به خدا ایمان آوردیم، و شهادت بده که ما اسلام آوردهایم.

امام صادق الله درباره آید فیلما أُحسُ عِیسیٰ مِنهُمُ الْكُفْرَ ﴾ میفرماید: یعنی هنگامی که شنید و دید که آنها کفر می ورزند. حواس پنجگانه ای که خداوند آنها را در وجود آدمی قرار داده، حواس شنیداری است، حواس بینایی است که برای دیدن رنگهای گوناگون و تشخیص دادن آنها از یکدیگر می باشد، حواس بویایی است که از برای تشخیص بوهای خوش و ناخوش می باشد، حواس چشایی است که از برای تشخیص مزههای غذاها به کار می رود و حواس لامسه است که برای شناخت سرما و گرما و اجسام نرم و خشن به کار می رود.

إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عَيِسَىٰ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَ رَافِعُكَ إِلَيَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذَبِنَ كَفَرُوا وَ جَاعِلُ الَّذَبِنَ اتَّبَعُوكَ فَوْقَ اللَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ ثُمَّ إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ

١. بحارالانوار، ج ١٤، ص ٢٤٤

٢. بحار الانوار، ج ١٤، ص ٢٧٢

# فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فيماكُنْتُمْ فيهِ تَخْتَلِفُونَ (٥٥)

۵۵ (به یاد آورید) هنگامی که خداوند فرمود: ای عیسی، همانا من تو را میگیرم و به سوی خود بالا می برم و تو را از افرادی که کافر شدند پاک میگردانم و افرادی را که از تو بیروی کردند تا روز قیامت برتر از افرادی که کافر شدند قرار می دهم، سپس به سوی من بازگشت می کنید، پس بر سر آنچه که با هم اختلاف داشتید به حق حکم می کنیم.

# قصه به آسمان رفتن حضرت عیسی 🕰

﴿ إِذْ قَالَ اللّٰهُ يَا عِيسَىٰ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَ رَافِعُكَ إِلَيَّ وَ مُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ يَـوْمِ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ يَـوْمِ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ يَـوْمِ الْقِيامَةِ ﴾ الْقِيامَةِ ﴾

حمران بن أعين از امام باقر الله المام برد حضرت به اصحابش وعده كرد كه در نزد آن او جمع شوند كه دوازده نفر بودند. آنها را واردخانه اى كرد و از گوشهٔ آن خانه چشمه اى بيرون آورد. در آن چشمه خودش را شسته و در حالى كه آب از سرش مى ريخت به نزد اصحابش آمد و به آنها فرمود: خداوند متعال به من وحى كرده است كه امشب مرا به آسمان مى برد و از شرّ يهوديان باك مى گرداند، پس كدام يك از شما مى خواهد شبيه من شود كه در اين صورت كشته مى شود و به دار آويخته مى گردد و همين شخص در بهشت با من و هم درجهٔ من خواهد بود.

جواني از ميان آنها گفت: اي روحالله من!

فرمود: تو همان کس هستی. و به بقیه فرمود: یکی از شماها قبل از اینکه صبح شود دوازده بار بر من کافر میشود. یکی از آن میان گفت: ای پیامبر خدا! آیا آن من هستم؟

فرمود: اگر آن را در خودت حس میکنی پس تو هستی. و سپس فرمود: آگاه باشید که بعد از من به سه گروه تقسیم می شوید که دو گروه از آنها در آتش جهنم می باشند و یک گروه که از شمعون پیروی میکند و با خدا راستگو و راستگفتار هستند اهل بهشتند. سپس خداوند حضرت عیسی بالیا را در حالی که اصحاب او را می دیدند از گوشهٔ خانه به آسمان برد. یهودیان که در جستجوی عیسی بالیا بودند آمدند. مردی که حضرت فرموده بود قبل از آنکه صبح شود دوازده بار بر من کافر می شود را گرفتند و آن جوانی را هم که به شکل عیسی بالیا در آمده بود را گرفتند و به صلیب آویختند و او همهٔ آن دوازده کفر را انجام داد.

إِنَّ مَثْلَ عِبسىٰ عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ آدُمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ فَالَ لَـهُ كُنْ فَيَكُونُ (۵۹)

الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلا تَكُنْ مِنَ الْمُمْتَرِينَ (٦٠)

فَمَنْ حَاجَّكَ فَهِهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَـعْالَوْا نَـدْعُ أَبْـنَاءَنَا وَ أَبْنَاءَكُمْ وَ يِشَاءَنَا وَ يِشَاءَكُمْ وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَتَ اللّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ (٦١)

۵۹ بدرستی که مثل عیسی در نزد خداوند همانند آدم است که او را از خاک آفرید سپس به او فرمود: موجود باش و او هم موجود شد.

حقیقت از سوی پروردگار توست پس از شک کنندگان مباش.

۶۱ - پس کسانی که بعد از آن علم و دانشی که دربارهٔ عیسی به تو رسیده باز

١. بحار الانوار، ج ١٤، ص ٣٣٤؛ قصص الانبياء جزائري، ص ٢١٩

با تو محاجّه كنند، به آنها بگو: بیائید ما و شما فرزندان و زنان و افرادی را كه به منزلهٔ جان ما هستند را دعوت كنیم و آنگاه مباهله نمائیم و لعنت خداوند را بر دروغگویان قرار دهیم.

#### نماز مسيحيان در مسجد

امام صادق علیه می فرماید: نصارای نجران وقتی برای شرفیابی حضور رسول خدا می شرفیابی حضور رسول خدا می شرفیابی حضور سید با آنان همراهی نمودند، در مدینه وقتی موقع نمازشان رسید، ناقوس نواخته به نماز ایستادند، اصحاب رسول خدا می شرفیه داشتند: یا رسول الله این مسجد تو است، مسجد اسلام است، چرا باید در اینجا ناقوس بنوازند؟ رسول خدا می شرفی فرمود: کاری به کارشان نداشته باشید.

بعد از آنکه از نمازشان فارغ شدند، به رسول خدا عَلَیْ نزدیک شده، پرسیدند: مردم را به چه دینی دعوت میکنی؟

فرمود: به شهادت دادن به اینکه جز الله معبودی نیست و اینکه من فرستاده خدایم و اینکه عیسی النالج بنده ای است مخلوق که میخورد و مینوشید و سخن میگفت.

پرسیدند: اگر مخلوق و بنده بود پدرش که بود؟

در اینجا به رسول خداوحی شد که به ایشان بگو: شما در باره آدم چه می گوئید؟ آیا بنده ای مخلوق بود، می خورد و می نوشید و سخن می گفت و عمل زناشوئی انجام می دادیانه؟ رسول خدا می ایشان کرد.

جواب دادند: بله بندهای مخلوق بود و کارهائی را که برشمردی انجام میداد. فرمود: اگر بنده بود و مخلوق پس پدرش که بود؟

مسیحیان مبهوت و مغلوب شدند و خدای تعالی این آیه را فرستاد: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِیسیٰ عِنْدَ اللَّهِ کَمَثَلِ آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ کُنْ فَیَکُونُ ﷺ الْحَقُّ مِنْ رَبِّکَ فَلا تَکُنْ مِنَ الْمُمْتَرِبِنَ ﴾ بدرستی که مثل عیسی در نزد خداوند همانند آدم است که او را از خاک آفرید سپس به او فرمود: موجود باش و او هم موجود شد. حقیقت از سوی پروردگار توست پس از شک کنندگان مباش.

و نيز اين آيه را كه فرمود: ﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعْالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَ أَبْنَاءَكُمْ وَ نِسَاءَنَا وَ نِسَاءَكُمْ وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَنَا وَ أَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَتَ اللّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ يس كسانى بعداز آن علم و دانشى كه دربارهٔ عيسى به تو رسيده باز با تو محاجّه كنند، به آنها بكو: بيائيد ما و شما فرزندان و زنان و افرادى را كه به منزلهٔ جان ما هستند را بيائيد ما و آنگاه مباهله نمائيم و لعنت خداوند را بر دروغگويان قرار دهيم.

رسول خدا عَيَّشَهُ به ايشان فرمود: پس با من مباهله كنيد، اگر من راستگو بودم لعنت خدا بر شما نازل شود و اگر دروغگو و كاذب باشم لعنتش بر من نازل شود.

مسيحيان گفتند: با ما از در انصاف سخن گفتي.

قرار گذاشتند همین کار را انجام بدهند. وقتی به منزل خود برگشتند، رؤسا و بزرگانشان سید و عاقب و اهتم گفتند: اگر خودش با امتش به مباهله بیایند، مباهله میکنیم چون میفهمیم که او پیامبر نیست و اگر خودش با اقربائش به مباهله بیاید مباهله نمیکنیم، چون هیچکس علیه زن و بچه خود اقدامی نمیکند، مگر آنکه ایمان و یقین داشته باشد که خطری در بین نیست و در این صورت او در ادعایش راستگو است.

فردا صبح به طرف رسول خدا عَلَيْكُ روانه شدند، دیدند که تنها رسول خدا عَلَيْكُ و انه شدند، دیدند که تنها رسول خدا عَلَیْكُ و علی بن ابی طالب و فاطمه و حسن و حسین الیک برای مباهله آمدهاند. نصارا پرسیدند: اینان چه کسانی هستند؟

گفتند: این مرد پسر عمو و وصی و داماد او است و این دخترش فاطمه بین است و این دخترش فاطمه بین است و این دو کودک، دو فرزندانش حسن و حسین بینی استند.

نصارا سخت دچار وحشت شده و به رسول خدا مَلَيْنَا گفتند: ما حاضريم تو را راضي كنيم، ما را از مباهله معاف بدار.

رسول خدا عَلَيْهُ با ایشان به جزیه مصالحه کرد و نصارا به دیار خود برگشتند. ۱

Sanger 1957

يْا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُونَ في إِبْرَاهِيمَ وَ مَا أَنْزِلَتِ التَّوْرَاةُ وَ الْإِنْجِيلُ إِلاَّ مِنْ بَعْدِهِ أَ فَلاَ تَعْقِلُونَ (٩٥)

هٰا أَنْتُمْ هٰؤُلاْهِ خَاجَجْتُمْ فَهِمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُّونَ فَهِمَالَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْم وَ اللَّهُ يَعْلَمُ وَ أَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (٦٦)

مَاكَانَ إِيْرَاهِهِمُ يَهُودِيًّا وَ لا نَصْرَانِيًّا وَ لَكِنْ كَانَ حَنْهِفاً مُسْلِماً وَ مَاكَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (٦٧)

إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِهِمَ لَلَّذَبِنَ اتَّبَعُوهُ وَ هٰذَا النَّبِيُّ وَالَّذَبِنَ آمَنُوا وَ اللَّهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنِينَ (٦٨)

وَدَّتْ طَائِفَةٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَوْ يُضِلُّونَكُمْ وَ مَا يُضِلُّونَ إِلاُّ أَنْـفُسَهُمْ وَ مَـا

١. نورالثقلين، ج ١، ص ٣٧٤؛ بحارالانوار، ج ٢١، ص ٣٤٠

يَشْعُرُونَ (٦٩)

يًا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِآيًاتِ اللَّهِ وَ أَنْتُمْ تَشْهَدُونَ (٧٠)

۶۵ ای اهل کتاب، چرا دربارهٔ (آئین) ابراهیم مجادله میکنید؟ در حالی که تورات و انجیل بعد از او نازل شده است، آیا اندیشه نمیکنید؟

۶۶ شماها دربارهٔ آنچه که علم داشتید با هم مجادله نمودید، پس چرا دربارهٔ آنچه که علم ندارید مجادله میکنید؟! و خداوند میداند و شماها نمیدانید.

۶۷ ابراهیم نه یهودی بود و نه نصاری، بلکه (خداپسستی) موحد و مسلمان بود و از مشرکان نبود.

۶۸ همانا نزدیکترین مردم به ابراهیم کسانی هستند که از او پیروی میکنند، واین پیامبر و گسانی که به او ایمان آوردهاند ؛ و خداوند سرپرست مؤمنان است.

۶۹\_گروهی از اهل کتاب دوست داشتند شما را گمراه کنند، و آنها جنز خودشان را گمراه نمی کنند، و نمی فهمند.

۷۰\_ای اهل کتاب، چرا به آیات خدا کافر میشوید و در حالی که به (به صدق آن) گواهی میدهید؟!

﴿ يُا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُّونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَ مُـا أُنْـزِلَتِ التَّــوْرُاةُ وَ الْإِنْجِيلُ إِلاَّ مِنْ بَعْدِهِ أَ فَلاٰ تَعْقِلُونَ ﴾

سپس فرمود: ﴿ هَا أَنْتُمْ هُوُّلاْءِ ﴾ يعنى شماها يا آنها.

﴿ حَاجَجُتُمُ فِيمًا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ ﴾ يعنى به آنچه كه در تورات و انجيل آمده ست.

﴿ فَلِمَ تُحَاجُّونَ فِيمًا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ ﴾ يعني چرا دربارة آنچه كه در

صحف إبراهيم است و بدان علم نداريد محاجه ميكنيد و خداوند مي داند آنچه را كه شما نمي دانيد.

سپس فرمود: ﴿ مَاكُانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَ لاَ نَصْرَانِيًّا وَ لَكِنْ كُانَ حَنِيفاً مُسْلِماً وَ مَاكُانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ سپس خداوند عزوجل نزديكترين مردم به ابراهيم كه حج بجامى آورد را توصيف كرده و مى فرمايد: ﴿ إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَ هٰذَا النَّبِيُّ وَ الَّذِينَ آمَنُوا وَ اللَّهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ بإبْرَاهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَ هٰذَا النَّبِيُّ فرمود: به خدا سو گند شما از آل محمد عمر بن يزيد گويد، امام صادق النَّلِي فرمود: به خدا سو گند شما از آل محمد هستند.

عرض كردم: فدايت گردم از خود آنها.

سه بار فرمود: بله، از خود آنها. سپس به ه مدیگر نگاهی کردیم و بعد فرمود: ای عمر خداوند تبارک و تعالی در کتابش میفرماید: ﴿ إِنَّ أُوْلَی النَّاسِ بِإِبْرُ اهِیمَ لَلَّذِینَ اتَبَعُوهُ وَ هٰذَا النَّبِیُّ وَ الَّذِینَ آمَنُوا وَ اللَّهُ وَلِی النَّاسِ بِإِبْرُ اهِیمَ لَلَّذِینَ اتَبَعُوهُ وَ هٰذَا النَّبِیُ وَ الَّذِینَ آمَنُوا وَ اللَّهُ وَلِی النَّهُ وَلِی النَّهُ وَلِی النَّهُ وَلِی اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِی اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِی اللَّهُ وَلِی اللَّهُ وَلِی اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِی اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِی اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه

نِيا أَهْلَ الْكِتَابِ لِـمَ تَـلْبِسُونَ الْـحَقَّ بِـالْبَاطِلِ وَ تَكْـتُمُونَ الْـحَقَّ وَ أَنْـتُمْ تَعْلَمُونَ (٧١)

۷۱\_ای اهل کتاب، چرا حق را به باطل مشتبه میکنید و حق را می پوشانید در حالی که می دانید؟!

﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَ تَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَ أَنْتُمْ

١. بحارالانوار، ج ٥٥، ص ٨٤؛ تاويل الأيات الظاهره، ص ١١٩

تَعْلَمُونَ ﴾ يعنى آنچه در تورات درباره صفات رسول خدا عَلَيْ آمده است را مىدانستند ولى آن را كتمان مىكردند.

وَ قَالَتْ طَائِفَةٌ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ آمِنُوا بِالَّذِي أَنْزِلَ عَلَى الَّذَبِنَ آمَـنُوا وَجْـهَ النَّهَارِ وَ اكْفُرُوا آخِرَهُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ (٧٢)

۷۲\_و گروهی از اهل کتاب گفتند: به دین و کتابی که برای مومنان نازل شده در اول روز ایمان بیاورید و در پایان روز کافر شوید، شاید آنها (بدینوسیله از اسلام) برگردند.

### تغيير قبله

این آیه درباره قوم یهود نازل شده است که صبح گفتند به آنچه به محمد نازل شده ایمان آوردیم و شب به آن کافر شدیم.

در روایت ابوالجارود آمده که امام باقر علیه فرمود: هنگامی که رسول خدا 

ال وارد مدینه شد، رو به بیت المقدس نماز می خواند، یهود خیلی خوشحال 
شدند و بعد از آنکه خدای تعالی قبله اش را از بیت المقدس به سوی کعبه - بیت 
الحرام - برگردانید، یهود از این عمل سخت به خشم آمدند. این تغییر در وسط 
نماز ظهر بود، گفتند: محمد نماز صبح را به سوی بیت المقدس قبله ما خواند و 
همه شما یهودیان به این دستور که در اول روز بر محمد نازل شده ایمان 
بیاورید و بدانچه در آخر روز نازل شده کفر بورزید، و منظورشان از آنچه 
در آخر روز نازل شده، همان تغییر قبله از بیت المقدس به سوی کعبه است 
شاید که به سوی قبله ما برگردد. 
ا

١. بحارالانوار، ج ٩، ص ١٩٠ و ج ٨١ ص ٤٢

وَ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِقِنْطَارٍ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَ مِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِدِبِنَارٍ لا يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ إِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِماً ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ فَالُوالَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْأُمْيِينَ سَبِيلٌ وَ يَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَ هُمْ يَعْلَمُونَ ﴿٧٥)

۷۵ بعضی از اهل کتاب افرادی هستند که اگر مال بسیاری را در نزد آنها به امانت بگذاری به تو برمیگردانند، و برخی دیگر نیز هستند که اگر یک دینار در نزد او به امانت بگذاری بر تو رد نمی کنند مگر آنکه بر مطالبهٔ آن سختگیری کنی، این به خاطر آن است که می گویند: ما در مقابل غیر یهود

مسؤول نبستيم، وبه خدا دروغ نسبت مي دهند در حالي كه مي دانند.

﴿ وَ مِنْ أَهْلِ الْكِتَّابِ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِقِنْطَارٍ يُوَّدِّهِ إِلَيْكَ وَ مِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِقِنْطَارٍ يُوَّدِّهِ إِلَيْكَ وَ مِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِقِيْطَارٍ يُوَّدِينَارِ لاَ يُوَدِّهِ إِلَيْكَ إِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِماً ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الْأُمِّيِّينَ سَبِيلٌ ﴾ يهود گفتند كه بر ما گرفتن مال كساني كه بر آنها كتاب نازل نشده حلال است. پس خداوند آن را رد كرده و فرمود: ﴿ وَ كَتَابُ نَازُلُ نَسْده حلال است. پس خداوند آن را رد كرده و فرمود: ﴿ وَ يَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَ هُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ و به خدا دروغ نسبت مي دهند در حالي كه مي دانند.

إِنَّ الَّذِبِنَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَ أَيْمَانِهِمْ ثَمَناً قَلْبِلاً أُولَٰنِكَ لاَ خَلاَقَ لَهُمْ فِي الأَّخِرَةِ وَ لاَ يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ وَ لاَ يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَ لاَ يُزَكِّبِهِمْ وَ لَـهُمْ عَذَابٌ أَلَبِمٌ (٧٧)

۷۷ کسانی که عهد خدا و سوگندهایشان را به بهای اندکی می فروشند، برای آنها در آخرت بهرهای نیست و خداوند با آنها سخن نسمی گوید و در قیامت (به نظر رحمت) به آنها نگاه نسمی کند و آنها را از (گناه) پاکیزه نمی کند، و برای آنها عذابی دردناک است.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَّهِ وَ أَيْمَانِهِمْ ثَمَناً قَلِيلاً ﴾ به نام مسلماني به مردم نزديك مي شدند و از آنها چيزهايي مي گرفتند و خيانت مي كردند و در حقيقت مسلمان نبودند.

وَ إِنَّ مِنْهُمْ لَفَربِهَا يَلُؤُونَ أَلْسِنَتَهُمْ بِالْكِتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْكِتَابِ وَ مَا هُوَ مِنَ الْكِتَابِ وَ يَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَ مَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَ يَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَ هُمْ يَعْلَمُونَ (٧٨)

۷۸ و همانا بعضی از اهل کتاب، هنگام خواندن کتاب آسمانی آن را تغییر می دهند تاگمان کنید که از کتاب (خدا) نیست، و در حالی که از کتاب (خدا) نیست، و گویند: این از جانب خدا نازل شده، در صورتی که هرگز از جانب خدا نیست. و با آنکه می دانند به خدا دروغ می بندند.

﴿ وَ إِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقاً يَلُو ُونَ ٱلسِّنَتَهُمْ بِالْكِتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْكِتَابِ وَ مَا هُوَ مِنَ الْكِتَابِ وَ يَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ وَ مَا هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ ﴾ يهود چيزى را نقل مىكردند و آن را به تورات نسبت مىدادند كه در حقيقت در تورات نبود و به خداوند دروغ مىگفتند.

مَاكَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللّٰهُ الْكِثَابَ وَ الْحُكْمَ وَ النُّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَاداً لَي مِنْ دُونِ اللّٰهِ وَ لَكِنْ كُونُوا رَبَّانِيتِنَ بِمَا كُنْتُمْ ثَعَلَّمُونَ الْكِثَابَ وَ بِمَا كُنْتُمْ تَذْرُسُونَ (٧٩)

وَ لَا يَأْمُرَكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا الْمَلاٰثِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَاباً أَ يَأْمُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنَّتُمْ مُسْلِمُونَ (٨٠)

۷۹ برای هیچ بشری سزاوار نیست که خداوند او را به رسالت برگزیند و به

او کتاب و حکمت و نبوت بخشد سپس به مردم گوید: مرا به جای خدا بپرستید، بلکه (بر حسب وظیفهٔ خود به مردم بگویند) مردمی الهی باشید آنگونه که کتاب خدا را به دیگران می آموختید و خود درس می خواندید.

۸۰ــو به شما امر نمیکندکه فرشتگان و پیامبران را پروردگار خود انتخاب

كنيد، آيا شما را به كفر دعوت مىكند بعد از آنكه مسلمان شديد؟

﴿ مَاكُانَ لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللّٰهُ الْكِتَٰابَ وَ الْحُكُمَ وَ النَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِللهِ مَاكُانَ لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللّٰهِ وَلَكِنْ كُونُوا رَبُّانِيِّينَ ﴾ يعنى عيسى لِلنَّاسِ كُونُوا رَبُّانِيِّينَ ﴾ يعنى عيسى للنَّاسِ كُونُوا رَبُّانِيِّينَ ﴾ يعنى عيسى للنَّا به مردم نكفت كه من شما را خلق كردهام پس مرا عبادت كنيد و لكن به آنها گفت: از علما ربانى باشيد.

﴿ وَ لا يَأْمُرَكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا الْمَلائِكَةَ وَ النَّبِيِّينَ أَرْبَاباً ﴾ گروهی بودند که عیسی ملائکه را می پرستیدند. گروهی از نصاری گمان می کردند که عیسی پروردگار است. یهود گفتند عُزیر فرزند خداوند است و خداوند فرمود: ﴿ وَ لا يَأْمُرَكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا الْمَلائِكَةَ وَ النَّبِيِّينَ أَرْبَاباً ﴾ و به شما امر نمی کند که فرشتگان و پیامبران را پروردگار خود انتخاب کنید.

وَإِذْ أَخَذَ اللّٰهُ مَبِثَاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَ حِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولً
مُصَدُّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتَؤْمِنُنَّ بِهِ وَ لَتَنْصُرْنَهُ قَالَ أَ أَفْرَرْتُمْ وَ أَخَذْتُمْ عَلَىٰ ذَلِكُمْ
إِصْرِي قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَ أَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ (٨١)
إِصْرِي قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُوا وَ أَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ (٨١)
فَمَنْ تَوَلِّى بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولِئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (٨٢)
أَ فَغَيْرَ دَبِنِ اللّٰهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ (٨٢)
إلَيْهِ يُرْجَعُونَ (٨٣)
قُلْ آمَنَا بِاللّٰهِ وَ مَا أَنْزِلَ عَلَيْنَا وَ مَا أَنْزِلَ عَلَىٰ إِبْزَاهِبِمَ وَ إِسْمَاعِبِلَ وَ إِسْحَاقَ وَ

يَعْقُوبَ وَ الْأَسْبَاطِ وَ مَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَ عَيْسَىٰ وَ النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرَقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَ نَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ (٨٤)

11\_و (به خاطر بیاورید) هنگامی که خداوند از پیامبران (و امّتهای آنها) 
پیمان گرفت که چون به شما کتاب و حکمت دادم سپس پیامبری به سوی 
شما آمد که آنچه با شماست را تصدیق میکند، به او ایمان بیاورید و او را 
یاری کنید ؛ خداوند فرمود: آیا به این موضوع اقرار دارید و بر آن عهد من 
پیمان بستید؟ گفتند: اقرار داریم. خدا فرمود: پس گواه باشید، من هم با 
شما از گواهانم.

۸۲\_پس کسانی که بعد از آن (پیمان) روی از حق بگردانند، از فاسقانند. ۸۳\_آیا آنها غیر از دین خدا را می طلبند؟ و در حالی که آنچه در آسمانها و زمین است از روی اختیار و بی اختیار مطبع امر خداوند هستند و همه به سوی او بازگردانده می شوند.

۸۴\_ بگو: ما به خدا و آنچه که بر ما و به ابراهیم و اسماعیل و اسحاق و یعقوب و فرزندانش نازل گردیده ایمان آوردیم، و به آنچه که به موسی و عیسی و پیامبران دیگر از جانب پروردگارشان داده شده است در میان آنها

هیچ فرقی نمیگذاریم و ما فرمانبردار خدا هستیم.

﴿ وَ إِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثُاقَ النَّبِيِّينَ لَمَا آتَيتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ ﴾

خداوند از انبیا برای پیامبرش محمد عَمِین عهد و پیمان گرفت که به او ایمان بیاورند، یاریش بنمایند و مژده رسالتش را به امتهایشان بدهند.

امام صادق علی می فرماید: خداوند هیچ پیامبری را مبعوث نفرموده مگر آنکه در آخرالزمان به دنیا رجعت می کند و امیرالمؤمنین علی علی التالی را یاری

مىكند؛ و آن قول خداوند است كه مىفرمايد: ﴿ لَتُوْمِنُنَّ بِهِ ﴾ يعنى به رسول خدا ﷺ ايمان مى آورند.

﴿ وَ لَتَنْصُرُنَّهُ ﴾ يعنى اميرالمؤمنين اللَّهِ رايارى مىكنند ا و سپس در عالم ذر به پيامبران فرمود: ﴿ أَ أَقْرَرْتُمْ وَ أَخَـذْتُمْ عَـلىٰ ذَٰلِكُـمْ إِصْـرِي ﴾ كـه ﴿ اصرى ﴾ يعنى عهد من .

و آنها گفتند: ﴿ قَالُوا أَقْرَرْنَا قَالَ ﴾ و خداوند به ملائكه فرمود: ﴿ فَاشْهَدُوا وَ أَنَا مَعَكُم مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ پس شاهد باشيد كه من نيز بـا شــما از گـواه دهندگان هستم. آ

این آیهٔ ۸۱ با آیهٔ ۷ سوره احزاب ﴿ وَ إِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِیِّینَ مِیثَاقَهُمْ وَ مِنْکَ وَ مِنْ نُوحٍ وَ إِبْرَاهِیمَ وَ مُوسَىٰ وَ عَیْسَی ابْنِ مَرْیَمَ وَ أَخَذْنَا مِنْهُمْ میثاقاً غَلیظاً ﴾ و آیه ۱۷۲ سوره اعراف ﴿ وَ إِذْ أَخَذَ رَبُّکَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّیَّتَهُمْ ﴾ که سه آیه میشود با هم بوده که در سه سوره نوشته شده است. "

سپس خداوند عز و جل فرمود: ﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ اللَّهِ يَبْغُونَ ﴾ يعنى اين كه به شماها گفتم كه به محمد و وصيش اقرار كنيد آيا غير آن را مىخواهيد؟ ﴿ وَ لَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوٰاتِ وَ الْأَرْضِ طَوْعاً وَ كَـرُها ﴾ يعنى به وسيلة شمشير به دو دسته تقسيم مىشويد.

سپس خداوند به پیامبرش امر میکند که به رسالت پیامبران و رسولان و به کتابهایشان اقرار کند و فرمود: بگوای محمد ﴿ آمَنَّا بِاللّٰهِ وَ مٰا أُنْزِلَ عَلَیْنَا وَ مٰا أُنْزِلَ عَلَیٰ إِبْرُاهِیمَ وَ إِسْمَاعِیلَ وَ إِسْحُاقَ وَ یَعْقُوبَ وَ الْأَسْبَاطِ وَ مَا

بحارالانوار، ج ۵۳، ص ۵۰؛ نورالثقلین، ج ۱، ص ۳۵۹؛ تفسیر آصفی، ج ۱، ص ۱۵۹

٢. قصص الانبيآء جزائري، ص ٣

٣. بحارالانوار، ج ١١، ص ٢٥

أُوتِيَ مُوسىٰ وَ عِيسىٰ وَ ما أُوتى النَّبِيُّونَ مِنْ رَبِّهِمْ لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَ نَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ ما به خدا و آنچه که بر ما و به ابراهیم و اسماعیل و اسحاق و یعقوب و فرزندانش نازل گردیده ایمان آوردیم، و به آنچه که به موسی و عیسی و پیامبران دیگر از جانب پروردگارشان داده شده است در میان آنها هیچ فرقی نمیگذاریم و ما فرمانبردار خدا هستیم.

وَ مَنْ يَنْتَغِ غَيْرَ الْـإِسْلامِ دبِـناً فَـلَنْ يُـفْبَلَ مِـنْهُ وَ هُـوَ فِـي الْآخِـرَةِ مِـنَ الْـخَاسِرينَ (۸۵)

كَيْفَ يَهْدِي اللَّهُ قَوْماً كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ وَشَهِدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقِّ وَ جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَ اللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ (٨٦)

أُولَٰئِكَ جَزْاؤُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةَ اللَّهِ وَ الْمَلاَئِكَةِ وَ النَّاسِ أَجْمَعينَ (٨٧) خالِدينَ فيها لا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَ لا هُمْ يُنْظَرُونَ (٨٨)

إِلاَّ اللَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذٰلِكَ وَ أَصْلَحُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٨٩) إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ ثُمَّ ازْذادُوا كُفْراً لَنْ تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ وَ أُولِيكَ هُمُ الضَّالُونَ (٩٠)

إِنَّ الَّذَبِنَ كَفَرُوا وَ مَاتُوا وَ هُمْ كُفَّارٌ فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِمْ مِلْءُ الْأَرْضِ ذَهَباً وَ لَوِ افْتَدَىٰ بِهِ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَ مَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ (٩١)

لَنْ تَنْالُوا الْبِرَّ حَتَٰى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ وَ مَا تُنْفِقُوا مِنْ شَـيْءٍ فَـاإِنَّ اللّٰـهَ بِـهِ عَليمٌ (٩٢)

۸۵ هر کس به غیر از اسلام دینی دیگر برای خود اختیار کند هرگز از او پذیرفته نمیشود، و او در آخرت از زیانکاران است.

۸۶\_چگونه خداوند گروهی را هدایت کندکه بعد از ایمان آوردن به خدا و

گواهی دادن به حقاتیت رسول و آمدن نشانههای روشن برای آنها، باز کافر شدند؟ و خداوند هرگز گروه ستمکاران را هدایت نمیکند.

۸۷ کیفر آنها (کافران)این است که لعنت خداوند و ملائکه و مردم همگی بر آنها باد.

۸۸ همواره در این لعنت جاویدانه می مانند (لعنت خداوند و صلائکه و مردم بر آنها همیشه خواهد بود) و عذاب بر آنها تخفیف نمی یابد و نظر رحمت به آنها نمی شود.

۸۹ مگر کسانی که پس از آن توبه کنند و (اعمالشان) را اصلاح نسایند، بدرستی که خداوند آمرزنده و مهربان است.

۹۰ همانا کسانی که بعد از ایمان کافر شدند و سپس بر کفر خود افزودند،
 هرگز توبهٔ آنها پذیرفته نمی شود، و آنها از گمراهان هستند.

۹۱\_ همانا کسانی که کافر شدند و در همان حال مردند، هر کدام از آنها اگر زمین پر از طلا را برای رهایی خویش (از عذاب دردناک خداوند) به عنوان فدیه بپردازند هرگز از آنها قبول نمی شود، برای آنها عذابی دردناک است و هیچ یاورانی نخواهند داشت.

۹۲ هرگز به مقام نیکوکاران نمی رسید مگر از آنچه که دوست می دارید در
 راه خدا انفاق کنید، و آنچه که انفاق می کنید خداوند بر آن آگاه است.

﴿ وَ مَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلاَمِ دِيناً فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ اين آيه از محكمات است. سپس خداوند آنهايي را كه عهد الهي را درباره امير المؤمنين عليه نقض كرده و بعد از رسول خدا عَنَيْ الله كافر شدند را ذكر كرده و فرمود: ﴿ كَيْفَ يَهْدِي اللّهُ قَوْماً كَفَرُوا بَعْدَ إِيمانِهِمْ وَ شَهدُوا أَنَّ الرَّسُولَ حَقَّ وَ جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَ اللّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ أُولَئِكَ جَزاوُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةَ الْبَيْنَاتُ وَ اللّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ أُولَئِكَ جَزاوُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةَ

الله وَ الْمَلائِكَةِ وَ النَّاسِ أَجْمَعِينَ خَالِدِينَ فِيهًا - تا - إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ مَا تُوا وَ النَّاسِ أَجْمَعِينَ خَالِدِينَ فِيهًا - تا - إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ مَاتُوا وَ هُمْ كُفُّارٌ فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِمْ مِلْ ءُ الْأَرْضِ ذَهَباً وَ لَوِ افْتَدَىٰ بِهِ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَ مَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ﴾ همه اين آيات درباره دشمنان آل محمد نازل شده است.

﴿ لَنْ تَنْالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ ﴾ يعنى هركز به ثواب نمى رسند مكر آنكه حق آل محمد را اعم از خمس و انفال و غنيمت جنكي را بپردازند.

كُلُّ الطَّعْامِ كَانَ حِلاَّ لِيَتِي إِسْرَائِهِلَ إِلاَّ مَا حَرَّمَ إِسْرَائِهِلُ عَلَىٰ نَفْسِهِ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُنَزَّلَ التَّوْرَاةُ قُلْ فَأْتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَاتْلُوهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِهِنَ (٩٣)

۹۳ ـ همهٔ غذاهای (پاکیزه) بر بنی اسرائیل حملال بسود مگر آنچه را که اسرائیل (یعقوب) قبل از نازل شدن تورات بر خود حرام کرده بود. بگو: اگر راستگو هستید تورات را آورده و بخوانید.

﴿ كُلُّ الطَّعْامِ كَانَ حِلاً لِبَنِي إِسْرَائِيلَ إِلاَّ مَا حَرَّمَ إِسْرَائِيلُ عَلَىٰ نَفْسِهِ مِنْ قَبْل أَنْ تُنَزَّلَ التَّوْرُ اهَ ﴾

امام النافي مىفرمايد: يعقوب به عرق النسا (درد سياتيك) مبتلا شد و گوشت شتر را بر خود حرام كرد. يهود گفتند: گوشت شتر در تورات حرام شده است، پس خداوند عز و جل به آنها فرمود: ﴿فَأْتُوا بِالتَّوْرُ اوْ فَا تْلُوهُا إِنْ كُنْتُمْ صادِقِينَ ﴾ بنى اسرائيل آن را بر خود حرام كردند در حالى كه آن بر مردم حرام نشده بود و اين حكايت از حال يهود مىكند.

إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبْارَكاً وَ هُدَى لِلْعَالَمِينَ (٩٦) ٩٤ ـ اول خانهاى كه براى عبادت مردم قرار داده شد همان خانهٔ (كعبه)

فهِ آیات بَیّنات مَفَامُ إِبْرَاهِهِمَ وَ مَنْ دَخَلَهُ کَانَ آمِناً وَ لِلّهِ عَلَى النّاسِ حِجُّ الْبَیْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَیْهِ سَبِیلاً وَ مَنْ کَفَرَ فَإِنَّ اللّهُ غَنِيِّ عَنِ الْعَالَمِینَ (۹۷)

97 - در آن نشانه های روشن (از جملهٔ آنها) مقام ابراهیم است، و هر کس داخل آنجا شود در امان باشد. و حق خدا بر مردم است که (اگر) استطاعت مالی دارند به حج بروند، و هر کس کفر بورزد (و به حج نرود به خود زیان رسانده) همانا خداوند از همهٔ جهانیان بی نیاز است.

# ﴿ وَ مَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً ﴾

امام صادق الله درباره مردی که در بیرون از حرم مرتکب جنایتی می شود و سپس به حرم پناه می آورد می فرماید: بر آن شخص در حرم حد جاری نمی شود، با او سخن نگویند، او را سیرابش نکنند، به او غذا ندهند و چیزی هم به او نفروشند تا اینکه به وسیلهٔ این سختگیری از حرم بیرون بیاید و حد بر او جاری شود. اما اگر کسی که در داخل حرم مرتکب جنایتی شده است در همانجا حد بر او جاری می شود چرا که او حرمتی برای حرم قائل نشده است. ا

﴿ وَ لِلّٰهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَ مَنْ كَفَرَ ﴾ يعنى كسى كه مستطيع است اما حج را ترك كند و آن را بجا نياورد كافر است.

من لا يحضره الفقيه، ج ٢، ص ١١٥ ؛ علل الشرائع، ج ٢، ص ۴۴۴ ؛ تهذيب الاحكام، ج ١٠.
 ص ٢١۶ ؛ وسائل الشيعه، ج ١٣، ص ٢٢٧ ؛ بحارالانوار، ج ٩۶، ص ٧٣

و استطاعت همان توانایی بر زاد و توشه است.

يُسا أَيَّسَهَا الَّسَذِينَ آمَسْنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُنْفَاتِهِ وَ لاَ تَهُوثُنَّ إِلاَّ وَ أَنَّشَمْ مُسْلِمُونَ (١٠٢)

۱۰۲ ـ ای کسانی که ایمان آوردهاید آنگونه که حق است از خداوند بترسید و مسلمان از دنیا بروید.

﴿ اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ اين آيه به وسيلة آيه ١٦ سورة تغابن ﴿ فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ منسوخ شده است.

﴿ وَ اعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعاً ﴾ يعنى به توحيد و ولايت چنگ بزنيد. در روايت ابوالجارود آمده است كه امام باقر عليه درباره آيه ﴿ وَ لا تَفَرَّقُوا ﴾ مىفرمايد: خداوند تبارك و تعالى مىدانست كه آنها به زودى بعداز پيامبرشان متفرق مىشوند و بينشان اختلاف مىافتد و لذا آنها را از متفرق

شدن نهى فرموده همچنانكه امتهاى قبل از آنها را نهى كرده بود و به آنها امر نمود كه بر ولايت آل محمد الله عَلَيْكُمْ چنگ بزنند تا متفرق نگردند. ا ﴿ وَ اذْكُرُ وا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُو بِكُمْ ﴾

این آیه درباره اوس و خزرج نازل شده است که صد سال سلاحهایشان را شب و روز بر زمین نگذاشتند تا اینکه دارای بچههایی شدند و آنها نیز به جنگ با هم پرداختند پس خداوند پیامبرش را مبعوث فرمود و بین آنها صلح بر قرار نمود و آنها اسلام آوردند و به خاطر وجود رسول خدا سَرِ الله دشمنی از دلهایشان بیرون رفت و با همدیگر برادر شدند.

وَ لَتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَ يَأْمُرُونَ بِـالْمَعْرُوفِ وَ يَـنْهَوْنَ عَـنِ الْمُنْكَرِ وَ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (١٠۴)

۱۰۴ ــ و باید از میان شما گروهی دعوت به نیکی و امر به معروف و نهی از منکر کنند که آنها همان رستگاران هستند.

يَوْمَ تَبْيَضٌ وُجُوهٌ وَ تَسْوَدُ وُجُوهٌ فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إينانِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَاكُنْتُمْ تَكُفُرُونَ (١٠٦)

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۸۵ و ج ۶۵، ص ۲۳۳ ؛ نورالثقلین، ج ۱، ص ۳۷۷ ؛ کنزالدقائق، ج
 ۲، ص ۱۸۵

<sup>.</sup> بحار الانوار، ج ۲۴، ص ۱۵۳ ؛ تفسير برهان، ج ۲، ص ۸۸ ؛ كنز الدقائق، ج ۲، ص ۱۹۱ ؛ نور الثقلين، ج ۱، ص ۳۸۰

وَ أَمَّا اللَّهِ بِنَ الْيَضَّتُ وَجُوهُهُمْ فَقَي رَحْمَتِ اللَّهِ هُمْ فَيِهَا خَالِدُونَ (۱۰۷)

108 - روزی که صورت های (گروهی) سفید و (گروهی) سیاه می شود، اما

کسانی که روی هایشان سیاه باشد (آنها را نکوهش کرده و می گویند) آیا بعد

از ایمان باز کافر شدید؟ اکنون بچشید عذاب را بدان چه که کفر ورزیدید.

10۷ - و اما کسانی که رویشان سفید باشد پس آنها در رحمت الهی (بهشت) هستند و در آن جاودانه خواهند بود.

### ورود پرچمها در روز قیامت

ابودر الله میگوید: هنگامی که آیه ﴿ یَوْمَ تَبْیَضُ وَجُوهٌ وَ تَسْوَدُّ وَجُوهٌ ﴾ نازل شد رسول خدا مَیَا الله فرمودند: در روز قیامت امتم با پنج علم و پرچم بر من وارد می شوند؛ اولین پرچم به سرکردگی گوساله این امت (اولی) است، از او سؤال می کنم بعد از من با ثقلین من چه کردید؟

گویند: با ثقل اکبر که قرآن باشد آن را تحریف کرده و پشت سر انداختیم و به آن عمل نکردیم؛ و با ثقل اصغر که ولایت باشد دشمنی کردیم و بر او ظلم نمودیم.

پس به آنها میگویم که با تشنگی و روسیاهی به سوی آتش جهنم بروید. سپس پرچمی به سرکردگی فرعون این امت (دومی) بر من وارد میشود به آنها میگویم بعد از من با ثقلین من چه کردید؟

گویند: ثقل اکبر را تحریف کرده و با آن مخالفت نمودیم و با ثقل اصغر دشمنی ورزیده و به جنگ پرداختیم.

به آنها میگویم با تشنگی و روسیاهی وارد آتش جهنم شوید.

سپس پرچمی به سرکردگی سامری این امت (سومی) بر من وارد میشود. به آنها میگویم بعد از من با ثقلین من چه کردید؟ می گویند: ثقل اکبر را عصیان کرده و آن را ترک نمودیم و ثقل اصغر را خوار و ذلیل نمودیم و با اعمالی زشت با آن برخورد کردیم.

به آنها میگویم با تشنگی و روسیاهی وارد آتش جهنم شوید.

سپس پرچمی به سرکردگی ذی الثدیه با اولین و آخرین خوارج بر من وارد می شوند از آنها سؤال می کنم با ثقلین من چه کردید؟

میگویند: از ثقل اکبر برائت جستیم و با ثقل اصغر به جنگ و کشتار پرداختیم و آنها را کشتیم.

پس به آنها میگویم با تشنگی و روسیاهی وارد آتش جهنم شوید.

سپس پرچمی با سرکردگی امام المتقین و سید الوصیین و وصی رسول ربالعالمین، حضرت علی بن ابیطالب بر من وارد می شود. به آنها نیز میگویم بعد از من با ثقلین من چه کردید؟

میگویند: از ثقل اکبر پیروی نمودیم و آن را اطاعت کردیم و ثقل اصغر را دوست داشته و آن را یاری نمودیم تا اینکه خون ما در یاری آن ریخته شد. پس به آنها میگویم سیراب و رو سفید وارد بهشت شوید. سپس حضرت می فوق را تلاوت نمودند. ا

كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ تَنْهَوْنَ عَسِ الْـمُنْكَرِ وَ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ لَوْ آمَنَ أَهْلُ الْكِتَابِ لَكَانَ خَيْراً لَـهُمْ مِـنْهُمُ الْـمُؤْمِنُونَ وَ أَكْثَرُهُمُ الْفُاسِقُونَ (١١٠)

110 ـ شما بهترین امتی بودید که برای مردم بیرون آمدید، امر به معروف و

بحارالانوار، ج ۳۷، ص ۳۴۶؛ تباویل الآبیات الظاهره، ص ۱۲۵؛ کنز الدقائق، ج ۲، ص
 ۱۹۶؛ تفسیر برهان، ج ۲، ۹۰؛ نوراثقلین، ج ۱، ص ۳۸۲؛ تفسیر صافی، ج ۲، ص ۹۹

نهی از منکر میکنید، و ایمان به خدا دارید. و اگر اهل کتاب ایمان بیاورند برای آنها بهتر است، عدهٔ کمی از آنها جزء مومنان و اکشرشان از فــاسقان

> مى الساد ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾

ابن سنان گوید در نزد امام صادق الله ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ قرائت كردم، حضرت فرمودند: آیا ﴿ خَیْرَ أُمَّةٍ ﴾ امیر المؤمنین و حسن و حسین المیکا را می كشند؟

عرض كردم: فدايت گردم پس اين آيه چگونه نازل شده است؟

فرمود: «كنتم خير أئمة أخرجت للناس ؛ شما بهترين امامان هستيد كه براى مردم بيرون آورده شديد» نازل شده است. آيا نمى بينى كه خداوند آنها را با آيه ﴿ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ تَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ ﴾ مدح وستايش مىكند. \

ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَةُ أَيْنَ مَا تُقِفُوا إِلاَّ بِحَبْلٍ مِنَ اللَّهِ وَ حَبْلٍ مِنَ النَّاسِ وَ بَاوُ بِغَضَبٍ مِنَ اللَّهِ وَ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَ يَقْتُلُونَ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ (١١٢) اللهِ وَ يَقْتُلُونَ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ (١١٢) اللهِ وَ يَقْتُلُونَ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقِّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ (١١٢) اللهِ وَ يَقْتُلُونَ الْأَنْبِياءَ بِغَيْرِ حَقِي ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ (١١٢) اللهِ وَ يَقْتُلُونَ الْأَنْبِياءَ بِغَيْرِ حَقِي ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُه وَ النَّالِ اللهُ اللهُ وَ يَقْتُلُونَ النَّالِ وَ مَرْدَمَ بِيولِدَانِد. وَ انها بِه خَشِم و غضب الهي الله اللهُ وَ يَقْتُلُونَ اللهُ وَ فَرِنَ انها مهر بلابختى زده شده است چون آنها به آيات خداوند كافر شدند و بر آنها مهر بلابختى زده شده است چون آنها به آيات خداوند كافر شدند و يهامبران را به ناحق مىكشتند، واين اعمال آنها به

بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۱۵۴؛ تاویل الأیات الظاهره، ص ۱۲۷؛ تفسیر برهان، ج ۲، ۹۱؛ تفسیر صافی، ج ۲، ص ۱۰۱

خاطراین بود که (خدا را) نافرمانی کردند و از تجاوزکاران بودند.

﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَّةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُوا إِلاَّ بِحَبْلٍ مِنَ اللَّهِ وَ حَـبْلٍ مِـنَ النَّاسِ وَ بَاؤُ بِغَضَبٍ مِنَ اللهِ ﴾ يعنى مكر اينكه به عهد و پيمان از جانب خداوند و رسول خدا بپيوندند.

﴿ الْمَسْكَنَةُ ﴾ يعنى كرسنكى.

وَ مَا يَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَنْ يُكُفَّرُوهُ وَ اللَّهُ عَلَيْمٌ بِالْمُتَّقِينَ (١١٥) إِنَّ الدَّيِنَ كَفَرُوا لَنْ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوالُهُمْ وَ لا أَوْلاٰدُهُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً وَ أُولَٰئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيها خَالِدُونَ (١١٦)

مَثَلُ مَا يُنْفِقُونَ فَي هَٰذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنَيَّا كَمَثَلِ ربِحِ فِيهَا صِرِّ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتْهُ وَ مَا ظَلَمَهُمُ اللَّهُ وَ لَكِنْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ (١١٧) ١١٥ ــ و هر أنجه كار نبك انجام دهند پس هرگز كفران نـخواهـند شــا. و خداوند (به حال) پرهيزگاران آگاه است.

11۶ ـ همانا کسانی که کافر شدند هرگز اموال و فرزندانشان نمی تواند آنها را از عذاب خداوند در امان نگهدارند، و آنها اصحاب دوزخ بوده و در آن جاویدان خواهند بود.

۱۱۷ ـ مثل آنچه که در این زندگانی پست دنیوی انفاق میکنند مانند باد سرد شدیدی است که به کشتزارهای ستمکاران میوزد و آن را نابود میسازد. و خداوند بر آنها ستمی نکرده است، ولکن آنها به خودشان ستم

﴿ وَ مَٰا يَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَنْ يُكُفّرُوهُ ﴾ يعنى هرگز آن را انكار نمىكنند و سپس براي كفار مثل زده مانند كسى كه مالش را در غير اطاعت الهي انفاق نماید و فرمود: ﴿ مَثَلُ مُا یُنْفِقُونَ فِي هٰذِهِ الْحَیٰاةِ الدُّنْیٰاکَمَثَلِ رِیحِ فِیها صِرُّ ﴾ مثل آنچه که در این زندگانی پست دنیوی انفاق میکنند مانند باد سرد شدیدی است.

﴿ كُمَثَلِ رِيحٍ فِيهًا صِرٌ ﴾ يعنى مانندبادى است كه داراى سرماى سوزانى مى باشد.

﴿ أَصٰابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتْهُ ﴾ يعنى بر زراعت آنها كه بر خود ستم كردهاند مى وزد و آن را نابود مى سازد.

يَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِنْ دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً وَدُّوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ الْبَغْضَاءُ مِنْ أَفْواهِهِمْ وَ مَا تُخْفي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمْ الآيَّاتِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ ﴿١١٨)

هٰا أَنْتُمْ أُولاَءِ تُحِبُّونَهُمْ وَ لاَ يُحِبُّونَكُمْ وَ تُؤْمِنُونَ بِالْكِتَابِ كُلِّهِ وَ إِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا آمَنَٰا وَ إِذَا خَلَوْا عَضُّوا عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِقُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ إِنَّ اللّهَ عَليمٌ بذَاتِ الصُّدُورِ ﴿١١٩)

۱۱۸ - ای کسانی که ایمان آوردهاید، غیر از خودتان را محرم اسرار خود انتخاب نکنید، چونکه آنها از هرگونه شرّ و فساد در میان شما کوتاهی نمی کنند، آنها دوست دارند که شما همیشه در رنج و گرفتاری باشید، به تحقیق دشمنی شان را نسبت به شما بر زبان هم آشکار می کنند و آنچه در دل پنهان می دارند بزرگتر (مهمتر) از آن است. ما به خوبی آیات را برای شما آشکار کردیم اگر اهل اندیشه باشید.

۱۱۹ ـ شما آنها را دوست می دارید امّا آنها شما را دوست نمی دارند، و در حالی که شما به همهٔ کتابهای آسمانی ایمان دارید، و آنها هنگامی که شما

را ملاقات میکنند میگویند: ایمان آوردهایم، و چون تنها شوند از شدت خشم و کینه بر شما سر انگشتان خود را به دندان میگزند. بگو: با همین خشم بمیرید، همانا خداوند از درون سینه ها آگاه است.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِنْ دُونِكُمْ ﴾ اين آيه درباره يهود نازل شده است.

﴿ لا يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً ﴾ يعنى آنها از دشمنى دربارة شما كوتاهى نمى كنند. ﴿ عَضُوا عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ ﴾ اطراف انكشتان.

وَ إِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَفَاعِدَ لِللَّقِثَالِ وَ اللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (١٢١)

إِذْ هَمَّتْ طَائِفَتَانِ مِنْكُمْ أَنْ تَـفُشَلاْ وَ اللَّـهُ وَلِيَّهُمَا وَ عَـلَى اللَّـهِ فَـلْيَتَوَكَّـلِ الْمُؤْمِنُونَ (١٢٢)

۱۲۱ ـ (و بسه یاد بیاور) زمانی راکه صبحگاهی از خانهٔ خود بسرای صف آرایی مؤمنان برای جنگ بیرون رفستی، و هسمانا خداوند شسنوا و داناست.

۱۲۲ \_ (و نیز بیاد بیاور) هنگامی که دو طایفه از شما تسمیم بر سستی گرفتند (تا از وسط جنگ فرار کنند) و خداوند یاور آنها بود، پس توکل کنندگان باید بر خداوند توکل نمایند.

## جنگ احد

﴿ وَ إِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَ اللهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾

امام صادق المن المنافع معفرمايد: سبب نزول آيه اين است كه قريش براى جنگ

با پیامبر ﷺ از مکه بیرون آمدند و رسول خدا ﷺ نیز از مدینه بیرون آمده و دنبال محلی مناسب از برای جنگ میگشت. ا ﴿ إِذْ هَمَّتْ طَائِفَتْ اِنِ مِنْكُمْ أَنْ تَفْشَلا ﴾

این آیه درباره عبدالله بن ابی رئیس منافقین و پیروانش که حضرت رسول این ایری نکردند نازل شده است. میفرماید: علت جنگ احد این بود که وقتی قریش از جنگ بدر با آن خفت و خواری که هفتاد کشته و هفتاد اسیر دادند و به مکه بر گشتند ابوسفیان گفت: ای قریش نگذارید که زنانتان بر کشته های بدر گریه کنند زیرا اگر اشک از چشم آنها جاری شود غم و اندوه از دست دادن عزیزان و نیز دشمنی با محمد از دل آنها بیرون می رود ؛ در این صورت محمد و پیروانش ما را به خاطر بی غیرتی شماتت می کنند. آنها نیز چنین کردند و بعد از جنگ احد زنان قریش بر کشتگان خود گریه و زاری نمودند.

چون خواستند به جنگ احد بروند هم سوگندان خود از قبیله کنانه و غیر آن را جمع کردند و سلاح زیادی را تهیه نموده با سه هزار سواره و دو هزار پیاده از مکه بیرون آمدند. زنان خود را نیز با خود آوردند تا جنگ و مصیبت بدر را به آنها یادآوری نموده و آنها را بر جنگ با رسول خدا می شریک نمایند. ابوسفیان زن خود هند دختر عتبه را با خود آورد و عمره دختر علقمه حارثیه را نیز با خود آوردند.

چون لشگرکشی قریش به رسول خدا تَهُ الله رسید اصحابش را جمع نموده و به آنها فرمود: خداوند به او اطلاع داده که قریش گرد هم آمده و قصد مدینه را کردهاند و اصحابش را به جنگ و خروج از مدینه فرا خواند.

١. بحارالانوار، ج ٢٠، ص ٤٧

عبدالله بن ابی و پیروانش گفتند: ای رسول خدا عَلَیْ از مدینه خارج مشو و در کوچه و خیابان شهر با آنها جنگ کنیم، مردان ضعیف، زنان و غلامان و کنیزان نیز همگی سر کوچه ها بایستند و از پشت بامها بر سر آنها سنگ بریزند. ما تا زمانی که در داخل شهر و در قلعه های خود بوده ایم هیچ دشمنی نتوانسته بر ما پیروز شود اما هنگامی که از شهر برای جنگ با دشمنان بیرون رفته ایم آنها بر ما پیروز شده اند.

سعد بن معاذ الله و افرادی دیگر از قبیله اوس به پا خواسته و گفتند: ای رسول خدا زمانی که ما مشرک بودیم و بت میپرستیدیم هیچ عربی بر ما طمع ننمود و جرئت حمله بر ما نکرد پس چگونه بر ما طمع میکنند در حالی که ما مسلمان و خداپرست بوده و شما در بین ما هستید، از شهر بیرون میرویم و با آنها به جنگ میپردازیم که اگر کسی از ما کشته شود شهید است و هر کسی هم از ما نجات یافت او مجاهد در راه خدااست.

رسول خدا سخن سعد را پذیرفته و با گروهی از اصحاب از مدینه بیرون آمده تا جایی را برای جنگ معین نماید چنانکه خداوند متعال میفرماید: ﴿ وَ إِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِکَ تُبَوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَ الله سَمِيعُ عَلِيمٌ \* إِذْ هَمَّتْ طَائِفَتَانِ مِنْكُمْ أَنْ تَقْشَلا ﴾ يعنی عبدالله بن ابی و یارانش.

رسول خدا عَنَا محل لشگر را در مسیر عراق مشخص کردند. عبدالله بن ابی و قومش از خزرج نظر پیامبر را پسندیدند. پیامبر اصحابش را شمرد که هفتصد مرد بودند. عبدالله بن جبیر را با پنجاه تیرانداز بر گردنه کوه گذاشت چون می ترسید که کمین قریش از همین گردنه وارد شده و بر آنها حمله کنند. پیامبر به عبدالله بن جبیر و افراد زیر دستش فرمود: اگر دیدید که ما قریش را شکست داده و آنها را دنبال نموده و آنها را داخل مکه نمودهایم شماها از

جایتان تکان نخورده و بیرون نیایید و اگر هم دیدید که قریش ما را شکست داده و ما را دنبال نموده و داخل مدینه کردهاندهم از جای خود حرکت نکنید و از این گلوگاه خوب محافظت نمایید.

ابوسفیان، خالد بن ولید را با دویست سواره در کمین گذاشت و به آنها گفت: اگر دیدید که ما با مسلمانان در هم آمیختیم از همین دره وارد شوید و از پشت سر مسلمانان بر آنها حمله کنید.

چون دو لشگر در مقابل هم صف کشیدند و پیامبر لشگر خود را منظم نمود و پرچم را به دست امیر المؤمنین علیه داد و انصار همگی با هم بر مشرکان قریش حمله کرده و آنها را با خفت و خواری فراری دادند، اصحاب رسول خدا متوجه اموال به جا مانده از آنها شدند و به جمع آوری غنائم مشغول شدند، خالد بن ولید با دویست سواره آمد که از دره وارد شود عبدالله بن جبیر و اصحابش آنها را تیرباران کردند و آنها برگشتند. افراد تحت نظر عبدالله چون دیدند که یاران پیامبر به جمع آوری غنائم مشغول هستند به عبدالله بن جبیر گفتند: ما چرا اینجا ایستادهایم؟ که آنها غنیمتها را ببرند و ما بدون غنیمت بمانیم.

عبد الله به آنها گفت: از خداوند بترسید که رسول خدا عَلَیْ ما را در اینجا گذاشته و به ما فرمود که در هر صورتی از جای خود تکان نخوریم. عبدالله هر چقدر آنها را نصیحت کردسودی نبخشید تا اینکه یکی یکی عبدالله را ترک کردند و آخرالامر عبدالله بن جبیر با دوازده نفر در آن دره باقی ماندند. پرچم قریش در دست طلحة بن ابی طلحه که از بنی عبدالدار بود قرار داشت. طلحه فریاد کشید: ای محمد گمان میکنی که ما را با شمشیرهای خود به سوی جهنم می فرستید و ما با شمشیرهای خود به سوی

هر كس از شماها مىخواهد به بهشت برود بيايد تا او را به بهشت بفرستم.

کسی جرأت مبارزه با او را پیدا نکرد. حضرت علی الله آهنگ او را کرده و شروع به خواندن رجز نمود که مضمونش این است: «ای طلحه اگر تو همان باشی که می گویی، برای ما اسبها برای شما شمشیرهاست، پس در جایگاهت بایست و ببین که کدام یک از ما کشته می شود، و کدام یک از ما اولی به آنچه که گفتی است، به تحقیق که بسویت شیری حمله کننده با شمشیری تیز و برنده که تیغش کُند نمی شود آمده است و خدا و رسولش یار و یاور او هستند».

طلحه با شنیدن رجز حضرت علی التیلا گفت: ای پسر تو کیستی؟ حضرت فرمود: من علی ابن ابیطالب هستم.

طلحه گفت: ای دفاع کننده با بن و دندان، دانستم که به غیر از تبو کسی جرأت مبارزه با من را ندارد ؛ پس طلحه حمله بر آن حضرت کرده و شمشیرش را حواله آن حضرت نمود و علی الله نیز آن را با سپرش دفع نمود و سپس ضربتی بر او زد و دو پایش را قطع نمود و او بر پشت افتاد و پرچم از دستش بر زمین افتاد. علی الله بر بالا سرش رفت تا سرش را از بدن جدا کند، طلحه آن حضرت را سوگند داد تا بر او رحم کند که علی الله برگشت.

مسلمانان به آن حضرت گفتند: چرا کارش را تمام نکردی؟

فرمود: ضربه ای که من بر او زدم دیگر هرگز بعد از آن نمی تواند زنده بماند.

پرچم کفر را ابو سعید بن ابوطلحه به دست گرفت و علی المنافع او را نیز کشته و پرچم از دستش بر زمین افتاد. آن را شافع [ مسافع ] بن ابوطلحه برداشت و علی المنافع او را نیز کشت و پرچم از دستش بر روی زمین افتاد و

عثمان بن ابوطلحه آن را برداشت و علی اید او را نیز کشت و پرچم بر زمین افتاد و حارث بن ابی طلحه آن را برداشت و باز علی اید او را نیز کشت و پرچم بر زمین افتاد و آن را ابوعذیر بن عثمان برداشت و علی اید او را نیز کشت و پرچم بر زمین افتاد و عبد الله بن ابوجمیله بن زهیر آن را برداشت و علی اید الدار را علی اید او را نیز کشت و پرچم بر زمین افتاد. نهمین نفر از بنی عبد الدار را که ارطاة بن شرحبیل بود پرچم بر زمین افتاد. نهمین نفر از بنی عبد الدار را که ارطاة بن شرحبیل بود پرچم را برداشت و حضرت علی اید و مخرت که ارطاة بن شرحبیل بود پرچم را برداشت و حضرت کشت و پرچم از دست او بر زمین افتاد و غلامش آن را برداشت و حضرت شمشیری بر دست راست او زد و پرچم بر زمین افتاد و او با دست چپ آن را بلند کرد و حضرت ضربه ای بر دست چپ او زد و آن را قطع نمود و پرچم بر زمین افتاد و او با دو دست قطع شده آن را بلند کرد و گفت: ای بنی عبدالدار آیا وظیفه ام را انجام دادم؟ علی این فتاد آن را عمره دختر علقمه حارثیه بلند کرد.

خالد بن ولید متوجه عبدالله بن جبیر شد که در گردنه با عده کمی مانده بودند و همه آنها را در دهانه دره به شهادت رساند و از پشت سر مسلمانان بر آنها حمله کرد و شمشیر کشید. قریش در هنگام فرار وقتی دیدند که پرچمشان برافراشته است به زیر آن جمع شدند و از پشت و رو مسلمانان را در بر گرفتند. مسلمانان رو به فرار گذاشته و از هر سو گریخته و از کوهها بالا رفتند. چون رسول خدا عَیْمُونُهُ فرار مسلمانان را دید کلاهخودش را از سر برداشت و فرمود: «منم رسول خدا، از خدا و رسولش به کجا فرار میکنید». المشام گوید از امام صادق النی از معنی قول طلحه بن ابوطلحه که هنگام مبارز طلبیدن به حضرت علی النی گفت: «یا قضیم» یعنی ای دفاع کننده با بن مبارز طلبیدن به حضرت علی النی گفت: «یا قضیم» یعنی ای دفاع کننده با بن

١. بحارالاتوار، ج ٢٠، ص ٢٧

و دندان، سؤال شد؟

فرمود: چون رسول خدا در مکه بود از ترس ابوطالب کسی جرأت اذیت و آزار رساندن بر آن حضرت را نداشت و لذا کودکانشان را تحریک می کردند تا هنگامی که آن حضرت از منزل بیرون می آید در کوچه و خیابان سنگ به سوی او انداخته و خاک و خاشاک بر سر مبارکش بریزند. علی النیلا چون آن حالات رقت بار را دید، گفت: ای رسول خدا پدر و مادرم فدایت باد هر وقت خواستی از منزل بیرون بروی مرا نیز با خود بیر تا شر آنها را از تو دور گردانم. پیامبر هنگام بیرون رفتن حضرت علی النیلا را نیز با خود بیرون برد، کودکان چون رسول خدا را دیدند باز بر آن حضرت متعرض شدند حضرت علی النیلا بر آنها حمله کرده و بر سر و صورتشان زد و آنها گریان و نالان به سوی پدرانشان رفتند در حالی که میگفتند: علی ما را گاز گرفت، علی ما را

از ابو واثله شقیق بن سلمه روایت شده که گفت: با فلانی (عمر بن خطاب) می رفتیم صدای ناهنجاری را از او شنیدم، گفتم ای فلانی چه شده؟

گفت: وای بر تو آیا شیر بیشه شجاعت، معدن کرم و جوانمردی، کشنده ظالمان و یاغیان، زننده با دو شمشیر و پرچمداری با تدبیر را نمی بینی؟

در این هنگام علی بن ابیطالب را دیدم، به او گفتم: او علی بن ابیطالب است.
گفت: نزدیک من بیا تا از شجاعت و دلیریاش برایت بگویم. در روز احد
رسول خدا می از ما بیعت گرفت که کسی فرار نکند و هر کس فرار کرد او
گمراه است و هر کس از ما کشته شود او شهید است و پیامبر ضامن بهشت
اوست. چون به صف ایستادیم دیدم که صد نفر از پهلوانان قریش که هر کدام

١. بحار الانوار، ج ٢٠، ص ٥٢

صد نفر و یا بیشتر جنگجو تحت نظر خود داشتند بر ما حمله کردند، ما از مقابله با آنها عاجز شده و رو به فرار گذاشتیم در این هنگام علی را دیدیم که مانند شیری درنده بر صف مشرکان حمله میکند و هیچ واهمهای از آنها به دل راه نمىدهد ؛ چون ديد كه ما فرار مىكنيم گفت: روهايتان ياره ياره، بريده و خاک آلود باد به کجا فرار میکنید؟ به سوی آتش جهنم فرار میکنید؟ چون دید که ما بر نمیگردیم بر ما حمله کرد و در دستش شمشیر پهنی بود که از آن مرگ میچکید، میگفت: بیعت کردید و آن را شکستید، به خدا سوگند شماها أولى به كشتن هستيد قبل از اينكه من شماها را بكشم. به چشمانش نگاه کردم که آتش از آنها می بارید و یا مانند دو کاسه پر خون شده بودند. از بين بقيه من جرأت بيدا كرده جلو رفته و گفتم: اي ابوالحسن به خدا سوگند، کار عرب این است که گاهی حمله میکند و گاهی فرار، و چون حمله کند ننگ فرار را بر طرف می کند. گویا از روی من شرم کرد، دست از ما برداشت و قلب ما آرام گرفت. به خدا سوگند رعب و وحشت آن هنوز هم از قلب من بیرون نر فته است.

## شجاعت زنی در جنگ احد

با رسول خدا عَيَّقَ جز ابو دجانه انصاری، سماک بن خرشه و امیرالمؤمنین الله و افرادی دیگر باقی نماند. هر وقت مشرکان بر رسول خدا عَیْقَ مُنْ مَنْ مَانْد. هر وقت مشرکان بر رسول خدا عَیْقَ الله میکردند امیرالمؤمنین علی الله خودش را سپر آن حضرت مینمود و شر کفار را از پیامبر دور میکرد و آنها را به هلاکت میرساند تا اینکه شمشیرش شکشت.

نسيبه دختر كعب مازنيه نيز با رسول خدا عَيْمِ بود ، او در همه جنگها با

رسول خدا تَن الله شرکت می کرد و زخمی ها را مداوا می نمود، پسرش هم با او بود وقتی خواست مانند سایرین فرار کند، مادرش بر او حمله کرد و گفت: پسرم به کجا فرار می کنی؟ آیا از خدا و رسولش فرار می کنی؟ و او را به جبهه برگرداند. مردی از دشمنان بر او حمله کرد و به شهادتش رساند، نسیبه شمشیر پسرش را برداشت و به قاتل او حمله برد و ضربتی بر ران او زد و او را به درک فرستاد، رسول خدا می از فرمود:ای نسیبه خدا بر تو برکت دهد. این زن سینه و پستان خود را سپر رسول خدا می آن از کرده بود و خطر را از آن حضرت بر می گردانید، به طوری که جراحات بسیاری برداشت.

ابن قمیتة [قمیة] بر رسول خدا تَنَابُهُ حمله کرد و میگفت: محمد را به من نشان دهید، نجات نیابم اگر محمد از دست من نجات یابد، ضربهای بر شانه حضرت زد و فریاد کشید: به لات و عزی سوگند محمد را کشتم. در آن حال رسول خدا تَنَابُهُ مردی از مهاجران را دید که سپرش را بر پشت سر خود آویخته و در حال فرار بود؛ حضرت او را مورد خطاب قرار داده و فرمود: ای صاحب سپر، سپرت را بینداز و به سوی آتش جهنم فرار کن. او سپرش را انداخت. رسول خدا تَنَابُهُ به نسیبه فرمود: سپر را بر دار. نسیبه سپر را بر داشت و با مشرکین به جنگ پرداخت. رسول خدا تَنَابُهُ فرمود: مقام نسیبه بهتر از مقام فلان و فلان است.

چون شمشیر امیرالمؤمنین علی الله شکست به نزد رسول خدا تَلَهُ آمد و گفت: ای رسول خدا مرد با سلاح خود می جنگد؛ شمشیرم شکسته است. پیامبر شمشیر خود ذوالفقار را به آن حضرت داد و فرمود: با این شمشیر

۱ - علامه مجلسی بجای فلان و فلان از ابوبکر و عمر و عثمان نام برده است. حیوة القلوب،
 ج۴، ص ۹۴۲

بجنگ.

هر کس قصد پیامبر را میکرد امیرالمؤمنین این با همان شمشیر شر او را از آن حضرت دور میکرد، و به درک میفرستاد. مشرکان با دیدن حیدر کرار از حمله کردن به پیامبر ناامید میشدند تا اینکه پیامبر به جانب کوه احد رفت و در آنجا پشت به کوه ایستاد تا جنگ از یک طرف بوده و حضرت مسلط بر آن باشد ؛ چون اصحاب آن حضرت همگی فرار کرده بودند و علی این از حضرت دفاع میکرد و با مشرکان به جنگ میپرداخت تا اینکه در صورت، سر، سینه، شکم، دستها و پاها نود زخم برداشت. شنیده شد که نداکنندهای از آسمان ندا سر داد « لا سیف إلا ذو الفقار و لا فتی إلا علی ؛ شمشیری جز آسمان ندا سر داد « در سوگند این عمل علی برادری و برابری است.

رسول خدا عَيَا الله فرمود: همانا من از أو هستم و أو أز من .

جبرئيل گفت: و من با هر دوتاي شما.

## نقش هنددر معركة احد

هند دختر عتبه در میان لشگر مشرکان بود و هرگاه مردی از آنها از میدان جنگ فرار میکرد میلی و سرمه دانی به او می داد و میگفت: تو مرد نیستی بلکه زن هستی این میل و سرمه دان را بگیر و دیگر ادعای مردی مکن.

حمزه بن عبدالمطلب در جنگ رشادتهای بزرگی انجام داد مشرکان از مقابل او فرار میکردند و تاب مقاومت و ایستادگی در برابر او را نداشتند؛ هند به وحشی که غلام حبشی جبیر بن مطعم بود، گفت اگر تو محمد یا علی و یا حمزه را بکشی آنقدر به تو می بخشم تا راضی شوی.

وحشی گفت: قادر به کشتن محمد نیستم ؛ و اما علی مردی را باهوشتر و تیزبین تر از او در میدان جنگ ندیده ام و هیچگاه طمع در کشتن او نمی کنم. پس در کمین حمزه نشست دید که حمزه مشغول جنگ است در این هنگام اسبش بر موضعی پا گذاشت که سیلاب زیرش را خالی کرده بود، و در آن فرو رفت و از اسب افتاد وحشی با نیزه ای که در دست داشت به سوی او رفته و به جانبش پرتاب کرد و نیزه بر تهیگاه آن حضرت اصابت کرده و از مثانه اش بیرون آمد وحشی بالا سر آن حضرت آمده او را شهید نمود و شکمش را درید و جگرش را بیرون آورده و برای هند برد و به او گفت: این شکمش را درید و جگرش را بیرون آورده و برای هند برد و به او گفت: این جگر حمزه است. هند آن را گرفته و در دهان خود گذاشت تا بخورد خداوند آن را در دهان آن ملعونه مانند استخوانی سفت کرد تا جگر پاک حمزه جزء بدن کثیف او نگردد، چون نتوانست بخورد آن را بر زمین انداخت. خداوند مَلکی را فرستاد تا آن جگر را به جای خود برگرداند.

امام صادق علي مىفرمايد: خداوند ابا نمود از اينكه قسمتى از بدن حمزه داخل آتش جهنم شود.

هند به بالا سر جنازه حمزه آمد، بدن آن حضرت را مُثله کرده و بااعضای بدن آن جناب گردنبند درست کرده و به گردن خود آویخت.

مشرکان به جنگ برگشتند و قریش از کوه بالا رفتند. ابوسفیان از بالای کوه فریاد برداشت و گفت: بلند جایگاه باش ای هبل.

رسول خدا عَلَيْ به اميرالمؤمنين على الن فرمود: به او بكو: خداوند بلند مرتبه تر و جليل تر است .

ابوسفیان گفت: ای علی همانا هبل بر ما عنایت کرد. علم علی التی فرمود: بلکه خداوند بر ما عنایت نمود. ابوسفیان گفت: ای علی به لات و عزی سوگند از تو سؤالی دارم آیا محمد کشته شده است؟

امیر المؤمنین علی الیا به او فرمود: خداوند بر تو و بر لات و عزی به همراه تو لعنت کند، به خدا سوگند محمد کشته نشده بلکه صدای تو را نیز می شنود.

ابوسفیان گفت: تو راست میگوئی خداوند ابن قمیته را لعنت کند که گمان کرد محمد کشته شده است.

عمرو بن قيس هنوز اسلام نياورده بود چون شنيد كه پيامبر به جنگ رفته است، شمشير و سپر خود را گرفت و مانند شير گرسنه راهى ميدان احد شد و مىگفت: «أشهد أن لا إله إلا الله و أن محمدا رسول الله» شهادتين را گفته و مسلمان شد و با كفار جنگ نمود و به شهادت رسيد.

مردی از انصار از میان کشته ها عبور می کرد که او را دید در آن میان افتاده است به او گفت: ای عمرو آیا تو در همان دین اول خود هستی؟

گفت: پناه بر خدا، به خدا سوگند من شهادت دادهام که خدایی جز خدای یگانه نیست و محمد رسول خداست و سپس به شهادت رسید.

مردی از اصحاب رسول خدا گفت: ای رسول خدا عمرو بن قیس اسلام آورد آیا او شهید است؟

حضرت فرمود: به خدا سوگند او شهید است. او مردی است که یک رکعت نماز نخوانده داخل بهشت شد.

#### شهادت حنظله

حنظله بن ابوعامر مردى از خزرج بود، او با دختر عبدالله بن ابوسلول

ازدواج كرده و در شب جنگ احد با او عروسى كرد و از رسول خدا اجازه خواست كه همان شب را در نزد عروس بماند. درباره اجازه او خداوند اين آيه را فرستاد: ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ إِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَىٰ أَمْرٍ جُامِعٍ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَأْذِنُوهُ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُو نَكَ أُولِئِكَ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ فَإِذَا اسْتَأْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأْذَنْ لِمَنْ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ فَإِذَا اسْتَأْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأْذَنْ لِمَنْ شِئْتَ مِنْهُمْ ﴾ أيان آيه در سوره نور و داستان جنگ احد در سوره آل عمران آمده است اين دلالت مى كند كه كتابت قرآن بر خلاف نازل شدن آن است ـ و رسول خدا عَنَيْ الله نيز به او اجازه داد.

حنظله در همان شب با عیالش نزدیکی کرد چون صبح شد با همان حالت جنب به سوی میدان جنگ حرکت کرد، هنگامی که خواست از خانه بیرون برود زنش چهار نفر از انصار را خواست و در نزد آنها از حنظله اقرار گرفت که دیشب حنظله با او نزدیکی کرده است. به او گفته شد چرا این کار را کردی؟ زن گفت: دیشب در خواب دیدم که آسمان شکافته شد و حنظله داخل آن شده بعد آسمان به حالت اول خود برگشت، دانستم که او به شهادت میرسد و کراهت داشتم که من از او حامله باشم و کسی بر عمل او شاهد نباشد.

حنظله در میدان جنگ آماده شد. ابوسفیان را دید که بر اسبی سوار شده و در میان دو لشگر جولان می دهد شمشیرش را کشیده و بر او حمله کرد و اسبش را پی نمود و ابوسفیان از اسب بر زمین افتاد و فریاد کشیدای قریش

۱. سوره نور، آیه ۶۲؛ مؤمنان حقیقی آنهایی هستند که به خدا و رسولش ایمان دارند و هرگاه در کاری اجتماعشان به حضور رسول عَلَیْتُولَّهُ لازم باشد حاضر آیند و تا اجازه نخواهند هرگز از محضر او بیرون نمی روند. و (ای رسول ما) آنان که از تو اجازه میخواهند اینها حقیقتاً به خدا و رسولش ایمان دارند، پس چون از تو اجازه میخواهند که بعضی مشاغل و امور خود را انجام دهند به هر کدام از آنها که بخواهی اجازه بده و برای آنها از خداوند طلب مغفرت و آمرزش کن، که خداوند بسیار آمرزنده و مهربان است.

من ابوسفیانم و این مرد حنظله است که قصد کشتن مرا نموده است. ابوسفیان دوید و حنظله نیز دنبالش کرد مردی از مشرکان نیزهای بر او زد حنظله با همان نیزه به آن مرد حمله کرد و او را به درک فرستاد، و حنظله در میان حمزه و عمرو بن الجموح و عبدالله بن حزام و گروهی از انصار بر زمین افتاد و شهیدشد.

رسول خدا عَلَيْنَ فرمود: حنظله را دیدم که ملائکه او را ما بین آسمان و زمین با آب باران با کاسه های طلا غسل می دهند. پس او را «غسیل الملائکه» نامیدند.

روایت شده که مغیره بن العاص مردی چپ دست بود. چون میخواست که به احد برود سه تا سنگ برداشت و گفت: با اینها محمد را میکشم. هنگامی که در احد حاضر شد رسول خدا را دید که شمشیر در دست ایستاده است پس سنگی را به سوی آن حضرت پرتاب کرده و به حضرت خورد و شمشیر از دستش افتاد، فریاد بر کشید به لات و عزی سوگند محمد را کشتم.

امير المؤمنين عليه فرمود: خدا او را لعنت كند دروغ مى كويد.

سنگ دیگری را انداخت و آن نیز بر پیشانی حضرت اصابت کرد حضرت فرمود: خداوند او را حیران کند. چون مشرکان از احد رفتند او به خاطر نفرین پیامبر در همانجا در حیران و سرگردانی بود تا اینکه عمار بن یاسر به او رسید و او را به درک فرستاد.

خداوند بر ابن قمیته درخت را مسلط کرد، چهارپایش او را در میان درختان می برد و گوشتهای بدنش بر درختان آویزان می شد تا اینکه همهٔ گوشتهای بدنش ریخت و مُرد که لعنت خدا بر او باد.

چون فراريان اصحاب رسول خدا برگشتند خداوند اين آيه را فرستاد ﴿أُمُّ

حَسِبْتُم أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمّٰا يَعْلَمِ اللّٰهُ الّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُم ﴿ آيا گمان میکنید که داخل بهشت می شوید پیش از آنکه خداوند شما را امتحان کند تا معلوم شود که چه کسی از شماها جهاد میکند و چه کسی صبر میکند و از جنگ فرار نمیکند. یعنی خداوند قبل از جنگ می دانست که چه کسی جنگ میکند و چه کسی فرار میکند و لکن خداوند بنابر اعمال مردم آنها را عقاب میکند نه به علم خود. (

وَ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّٰهُ بِبَدْرٍ وَ أَنْتُمْ أَذِلَّةٌ فَاتَّقُوا اللّٰهَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٢٣) ١٢٣ ــ و به تحقيق خداوند شماها را در جنگ بدر در حالى كـه ضعيف بوديد ياريتان كرد پس از خداوند بترسيد شايدكـه شكـر نـعمتش را بـجا آورده باشيد.

امام صادق علیه میفرماید: تا رسول خدا عَیه در میان آنها بود آنها ناتوان نبودند. همانا خداوند نازل فرمود: ﴿ وَ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللّهُ بِبَدْرٍ وَ أَنْتُمْ أَذِلَهُ خَداوند شماها را در جنگ بدر در حالی که ضعیف بودید یاریتان کرد.

وَ لَــقَدْ كُـنْتُمْ تَـمَنَّوْنَ الْـمَوْتَ مِـنْ قَبْلِ أَنْ تَـلْقَوْهُ فَـقَدْ رَأَيْـتُمُوهُ وَ أَنْـتُمْ تَنْظُرُونَ ﴿١٤٣)

۱۴۳ ـ و به تحقیق شما مرگ را قبل از اینکه با آن روبرو شوید آرزو میکردید پس آن را با چشم خویش دیدید در صورتی که به آن نگاه میکردید.

امام باقر عليَّا إلى درباره اين آيه مي فرمايد: چون پيامبر به مؤمنين خبر داد كه

١. بحارالانوار، ج ٢٠، ص ٥٢

خداوند به شهدای بدر چه ثوابهایی عطا کرده، درجه و منزل آنها را در بهشت بیان کرد، صحابه نیز آرزوی شهادت کرده و گفتند: پروردگارا جنگی را برای ما پیش بیاور تا در آن شهید شویم. پس خداوند جنگ احد را برای آنها پیش آورد ولی آنها نتوانستند ثابت قدم بمانند و از جنگ فرار کردند مگر عده کمی از آنها به گفته خود ثابت قدم ماندند. (

وَ مَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَ فَإِنْ مَاتَ أَوْ قَتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلىٰ أَعْقَابِكُمْ وَ مَنْ يَنْقَلِبْ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهَ شَيْئاً وَ سَيَجْزِي اللَّهُ الشَّاكِرِينَ (١٤۴)

۱۴۴ محمد فقط فرستادهٔ خداوند است که قبل از او نیز پیامبرانی بودند، اگر او بمیرد و یا شهید شود آیا شما به عقب برمی گردید؟ و هر کس به عقب برگردد پس هرگز به خداوند ضرری نمی رساند، و خداوند بزودی پاداش شاکران را خواهد داد.

﴿ وَ مَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَ فَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ ﴾

هنگامی که رسول خدا آی برای جنگ احد بیرون رفت در روز جنگ مردی از اصحاب رسول خدا آی فی فرار کرده و در راه خود به هر کسی که میرسید می گفت محمد کشته شده است. بعد از جنگ چون اصحاب رسول خدا به مدینه برگشتند خداوند آیه فوق را فرستاد.

وَكَأَيِّنْ مِنْ نَبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَتْبِرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصْابَهُمْ في سَبِيلِ اللَّهِ وَ مَا

١. بحارالانوار، ج ٢٠، ص ٥٩

ضَعُفُوا وَ مَا اشْتَكَانُوا وَ اللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ ﴿١۴٦) وَ مَاكَانَ قَوْلَهُمْ إِلاَّ أَنْ قَالُوا رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَ إِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَ ثَـبَّتْ

أَقْدَامَنَا وَ انْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ (١٤٧)

۱۴۶ - چه بسیار پیامبرانی که مردان الهی زیادی در کنار آنها جنگ کردند و آنها هیچگاه در برابر آنچه که در راه خداوند بر آنها می رسید ترسو و ناتوان نشدند و خداوند صبرکنندگان را دوست می دارد.

۱۴۷ ـ و سخنان آنها فقط این بود که سیگفتند: پــروردگارا، گــناهان مــا را ببخش و در کارهایی که تندروی کردیم درگذر و قدمهای ما را ثابت بدار و

ما را برگروه کافران یاری فرما.

﴿ وَكَأَيِّنْ مِنْ نَبِيِّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ ﴾

چه بسا پیامبری که قبل از محمد بوده و جنگ کرده و با او سپاه بسیاری دند.

﴿ الربيون ﴾ جمعهاي زياد.

﴿ الربوة ﴾ يكي ازِ ده هزار نفر.

﴿ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ بيامبران قبل از آنها.

﴿ وَ مَا ضَعُفُوا وَ مَا اسْتَكَانُوا وَ اللّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ وَ مَاكَانَ قَوْلَهُمْ إِلاَّ الْهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ وَ مَاكَانَ قَوْلَهُمْ إِلاَّ أَنْ قَالُوا رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَ إِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا ﴾ يعنى خطاهاى آنها ﴿ وَ ثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وَ انْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ قدمهاى ما ثابت بدار و ما را برگروه كافران يارى فرما.

يْا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطهِعُوا الَّذِينَ كَفَرُوا يَرُدُّوكُمْ عَلَىٰ أَعْفَابِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا لِخَاسِرِينَ (۱۴۹) بَلِ اللَّهُ مَوْلاً كُمْ وَ هُوَ خَيْرُ النَّاصِرِينَ (١٥٠)

سَنَلْقي في قُلُوبِ اللَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنزَّلْ بِهِ سُلْطَاناً وَ مَأْوَاهُمُ النَّارُ وَبِنْسَ مَثْوَى الظُّالِمِينَ (١٥١)

۱۴۹ مای کسانی که ایمان آورده اید، اگر از کسانی که کافر شده اند پیروری کنید شما را به عقب برمی گردانند، پس از زیانکاران می شوید.

۱۵۰ ــ (کافران مورد اعتماد شما نیستند) بلکه خداوند ولی و سرپرست شماست و اوبهترین یاریکنندگان است.

۱۵۱ ـ به زودی در دل کافران به خاطر اینکه برای خداوند شریک قائل شدند رعب و هراس ایجاد میکنیم، و جایگاه آنها در آتش جهنم است و چه بد جایگاهی است جایگاه ستمکاران.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَرُوا يَرُدُّوكُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ ﴾ مقصود از كافر در اين آيه عبد الله بن أبى است كه با رسول خدا براى جنگ بيرون رفت و از نصف راه برگشته و طرف دارانش را از جنگ و كشته شدن ترساند و به مؤمنين گفت: روز احد روز فرار است از دست على به دينتان برگشت كنيد.

﴿ بَلِ اللّٰهُ مَوْ لاٰكُمْ وَ هُوَ خَيْرُ النّٰاصِرِينَ سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ ﴾ يعنى قريش كه به جنگ پيامبر آمده بودند. ﴿ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللّٰهِ ﴾

وَ لَقَدْ صَدَقَكُمُ اللّٰهُ وَعْدَهُ إِذْ تَنْحُسُّونَهُمْ بِإِذْنِهِ حَتَٰى إِذَا فَشِلْتُمْ وَ تَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ وَ عَصَيْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا أَزَاكُمْ مَا تُحِبُّونَ مِنْكُمْ مَنْ يُربِدُ الدُّنْيَا وَ مِنْكُمْ مَنْ يُربِدُ الأَّخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيَكُمْ وَ لَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ وَ اللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ (١٥٢) إِذْ تُصْعِدُونَ وَ لاَ تَلْوُونَ عَلَىٰ أَحَدٍ وَ الرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرَاكُمْ فَأَثَابَكُمْ غَمَّا بِغَمِّ لِكَيْلاَ تَحْزَنُوا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَ لاَ مَا أَصْابَكُمْ وَ اللَّـهُ خَبَيرٌ بِـمَا تَعْمَلُونَ ۚ (١٥٣)

ثُمُ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الْغَمَّ أَمَنَةً نُعَاساً يَغْشَىٰ طَائِفَةً مِنْكُمْ وَ طَائِفَةً قَدْ
أَهَمَّتُهُمْ أَنْفُسُهُمْ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ
مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَكُلَّة لِلَّهِ يُخْفُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ مَا لَا يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ
مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هَاهُنَا قُلْ لَوْكُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ اللَّه بِنَ كُتِبَ
كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هَاهُنَا قُلْ لَوْكُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ اللَّه بِنَ كُتِبَ
عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَىٰ مَضَاجِعِهِمْ وَلِيبَتَلِيَ اللَّهُ مَا في صُدُورِكُمْ وَ لِيُمَحِّصَ مَا في
عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَىٰ مَضَاجِعِهِمْ وَلِيبَتَلِيَ اللَّهُ مَا في صُدُورِكُمْ وَ لِيُمَحِّصَ مَا في
قُلُوبِكُمْ وَ اللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ (١٥٤)

۱۵۲ ـ و به تحقیق وعدهٔ خداوند برای شما به حقیقت پیوست، در آن هنگامی که به اذن خداوند کافران را به هلاکت میرساندید تا اینکه (در جنگ احد) سست شدید و در امورتان به نزاع پرداختید بعد از آنکه آنچه دوست میداشتید (از پیروزی بر دشمن) به شما نشان داد، نافرمانی کردید. بعضی از شماها دنیا میخواهد و بعضهایتان آخرت، سپس خداوند شما را از آن منصرف نمود تا شما را امتحان نماید و از (گناهان) شما در گذشت که خداوند نسبت به مومنان رحمت و بخشش دارد.

10۳ ـ (به یاد بیاورید) هنگامی که از کوه بالا می رفتید و به احدی (عقب ماندگان) توجهی نداشتید و پیامبر شما را از عقب صدا می زد، پس خداوند غمی بر غم شما افزود تا از این پس بر آنچه از دست رفت با برای رنج و المی که به شما می رسد اندوهگین نشوید، و خداوند به هر چه که کنید آگاه

۱۵۴ \_ سپس بعد از این غم، ایمنی بر شما نازل کردکه آن به صورت خواب

سبکی بود، که گروهی از شما را فراگرفت و گروهی نیز هنوز در فکر جان خود بودند و آنها گمانهای نادرستی همچون گمانهای دوران جاهلیت نسبت به خدا را داشتند، و میگفتند: آیا ممکن است به پیروزی دست بیابیم؟ بگو: همهٔ امور در دست خداست. آنها در دل خود چیزی را پنهان میکنند و برای تو بیان نمیکنند میگویند: اگر قرار بود که پیروز شویم در اینجا کشته نمی شدیم. بگو: اگر در خانههای خود هم بودید باز افرادی که کشته شدن برای آنها مقرّر شده بود حتماً با پای خود به قتلگاه بیرون می آمدند، و اینها برای آن است که خداوند میخواهد آنچه را که در سینهها پنهان دارید را بیازماید و آنچه را در دل دارید خالص گرداند، و خداوند از آنچه در سینهها بیمان است آگاه است.

﴿ وَ لَقَدْ صَدَقَكُمُ اللَّهُ وَعُدَهُ ﴾ يعنى خداوند شما را در برابر كفاريارى رمود.

﴿إِذْ تَحُسُّونَهُمْ بِإِذْنِهِ ﴾ به اذن خداوند آنها را بكشيد.

﴿ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُم ۗ وَ تَنَازَعْتُم فِي الْأَمْرِ وَ عَصَيْتُم مِنْ بَعْدِ مَا أَرْاكُم مَا تُحِبُّونَ، مِنْكُم مَنْ يُرِيدُ الدُّنْيا ﴾ يعنى افراد تحت نظر عبد الله بن جبير كه محل قرارگاه خود را كه همان گردنه بود را ترك كرده و به دنبال غنيمت رفتند و باعث شكست مسلمين شدند.

﴿ وَ مِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الْآخِرَةَ ﴾ يعنى عبد الله بن جبير و عده كمى از يارانش كه جايگاه خودشان را ترك نكرده و در همانجا باقى ماندند تا به شهادت رسيدند.

﴿ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيَكُمْ ﴾ يعنى شما را امتحان كرد. ﴿ وَ لَقَدْ عَـفَا عَنْكُمْ وَ اللَّهُ ذُو فَصْلِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾

سپس از فراریان اصحاب رسول خدایاد کرده و میفرماید: ﴿ إِذْ تُصْعِدُونَ وَ لا تَلُوُونَ عَلَىٰ أَحَدٍ وَ الرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ -تا -خَبِيرٌ بِما تَعْمَلُونَ ﴾ (به یاد بیاورید) هنگامی که از کوه بالا میرفتید و به احدی (عقب ماندگان) توجهی نداشتید و پیامبر شما را از عقب صدا میزد، پس خداوند غمی بر غم شما افزود تا از این پس بر آنچه از دست رفت یا برای رنج و المی که به شما میرسد اندوهگین نشوید، و خداوند به هر چه که کنید آگاه است.

امام باقر علی می فرماید: منظور از ﴿غم﴾ اول در آیه فرار کردن و کشته شدن است و منظور از ﴿غم﴾ دوم اشراف پیدا کردن خالد بن ولید بر آنهاست.

﴿لِكَيْلا تَحْزَنُوا عَلَىٰ مَا فَاتَكُم ﴾ آنچه كه از آنها فوت شد كه همان غنيمت بود اندوهكين نشوند.

﴿ وَ لا ما أَصابَكُمْ ﴾ يعنى كشته شدن برادرانشان بود.

﴿ وَ اللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الْغَمِّ ﴾ مسىفرمايد يعني فرار كردن. \

«برگشت به اصل داستان» اصحاب رسول خدا بعد از مجروح شدن و قرار کردن به سوی آن حضرت برگشته و زبان به معذرت خواهی گشودند. خداوند خواست که اصحاب راستگو و دروغگو را به آنها بشناساند پس در آن حال خوابی را بر آنها مستولی کرد که کم مانده بود بر زمین بیفتند ؛ منافقین که آن حضرت را تکذیب می کردند نمی توانستند بر روی زمین بمانند و عقلهایشان پریده بود و سخنان واهی می گفتند و حقایق را بر زبان جاری می کردند. خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿ نُعُاساً یَغْشیٰ طَائِفَةً مِنْکُمْ ﴾ یعنی می کردند. خداوند این آیه را نازل فرمود: ﴿ نُعُاساً یَغْشیٰ طَائِفَةً مِنْکُمْ ﴾ یعنی

١. بحار الانوار، ج ٢٠، ص ٤٠؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ١٢١

مؤمنين ﴿ وَ طَائِفَةٌ قَدْ أَهَمَتْهُمْ أَنْفُسُهُمْ يَخَلُنُونَ بِاللّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجُاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الْأَهْرِ مِنْ شَيْءٍ ﴾ و گروهى نيز هنوز در فكر جان خود بودند و آنها گمانهاى نادرستى همچون گمانهاى دوران جاهليت نسبت به خدا را داشتند، و مى گفتند: آيا ممكن است به پيروزى دست بيابيم؟ خداوند به محمد عَنَيْ إِنَّهُ فرمود: ﴿ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ لِلّهِ، يُخْفُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ مَا لا يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هَاهُنَا ﴾ مى گويند اگر ما در خانه هايمان مى بوديم كشته نمى شديم.

خداوند فرمود: ﴿ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَىٰ مَضَاجِعِهِمْ وَلِيَبَتَلِيَ اللهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَ اللهُ مَضَاجِعِهِمْ وَلِيَبَتَلِيَ اللهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَ اللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ ﴾ پس خداوند آنچه در قلوب اصحاب بود كه بعضى از آنها مثافق دروغگو بودند را به وسيلهٔ خواب به رسول خود خبر داد و بر او اين آيه را نازل كرد: ﴿ مَا كُانَ اللّهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ خود خبر داد و بر او اين آيه را نازل كرد: ﴿ مَا كُانَ اللّهُ لِينَدَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتّى يَمِيزَ الْخَبِيثَ مِنَ الطّيبِ ﴾ ايعنى به وسيلهٔ خواب منافق دروغگو از مؤمن راستگو مشخص شد.

إِنَّ اللَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنْكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا وَ لَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ (١٥٥) يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَ قَالُوا لِإِخْوَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي النَّارْضِ أَوْ كَانُوا غُزَّى لَوْ كَانُوا عِنْدَنَا مَا مَاتُوا وَ مَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَٰلِكَ حَسْرَةً في قُلُوبِهِمْ وَ اللَّهُ يُحْيِي وَ يُميتُ وَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (١٥٦)

۱. سورهٔ بقره آیه ۱۷۹ ؛ یعنی خداوند هرگز مؤمنان را بدین حال کنونی که بر آن هستند وانگذارد تا آنکه (با آزمایش خود) بدسرشت را از پاک گوهر جدا کند.

وَ لَئِنْ قُتِلْتُمْ في سَبِهِلِ اللَّهِ أَوْ مُتُّمْ لَـمَغْفِرَةً مِنَ اللَّهِ وَ رَحْمَةٌ خَيْرٌ مِـمَّا يَجْمَعُونَ (١٥٧)

وَ لَئِنْ مُثُّمْ أَوْ قُتِلْتُمْ لَإِلَى اللَّهِ تُحْشَرُونَ (١٥٨)

فَيِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَ لَوْكُنْتَ فَظًا غَلَيْظَالْقَلْبِ لاَنْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَ اسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللّهِ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ (١٥٩)

إِنْ يَنْصُرْكُمُ اللَّهُ فَلاَ غَالِبَ لَكُمْ وَ إِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ (١٦٠)

100 ـ کسانی از شما که در روز برخورد دو گروه (در جنگ احد) فرار کردند شیطان آنها را به سبب بعضی از گناهانشان به لغزش انداخت، و به تحقیق خداوند آنها را بخشید، بدرستی که خداوند آمرزنده و بردبار است. 10۶ ـ ای کسانی که ایمان آوردهاید، مانند کسانی که کفر ورزیدند نباشید هنگامی که برادرانشان به مسافرت میروند یا در جنگ حاضر میشوند (و مردند یا به شهادت رسیدند) میگویند: اگر در پیش ما میماندند نمی مردند و کشته نمیشدند. که خداوند آن حسرت را بر دل آنها میگذارد، خداوند میمیراند و زنده میکند و خداوند به آنچه که انهام می دهید بیناست.

۱۵۷ ـ و اگر در راه خدا کشته شده یا بسیرید (در آخرت به آسرزش و رحمت الهی دست می یابید، که) آمرزش و رحمت خدا بهتر از هر چیزی است که (از دنیا) جمع آوری می کنند.

۱۵۸ ـ و اگر بمیرید یا کشته شوید به سوی خدا محشور میشوید.

۱۵۹ ـ به خاطر رحمت الهی در برابر آنها نرم و مهربان شدی و اگر تندخو و

سخت دل بودی مردم از اطراف تو پر اکنده می شدند، پس آنها را ببخش و برای آنها (از خداوند) طلب مغفرت کن و در امور با آنها مشورت کن، پس هنگامی که تصمیم گرفتی بر خداوند توکل نما، بدرستی که خداوند توکل کنندگان را دوست می دارد.

۱۶۰ ـ اگر خدا شما را باری کند کسی بسر شما پیروز نسمی شود، و اگسر (خداوند) شما را خوار و ذلیل کند (و به خودتان رها کند) پس چه کسسی می تواند یاریتان نماید و مومنان باید بر خدا توکل نمایند.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنْكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعُانِ إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطَانُ ﴾ يعنى شيطان آنها را فريفت تا به دنبال غنيمت رفتند.

﴿ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا ﴾ يعنى با كتاه انشان كسب نمودند. ﴿ وَ لَقَدْ عَفَا اللّٰهُ عَنْهُمْ ﴾ سپس مى فرمايد: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يعنى اى كسانى كه ايمان آورده ايد مانند عبد الله بن ابى و يارانش كه براى جنگ با مشركان نرفتند نباشيد.

﴿ وَ قَالُوا لِإِخْوَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي الْأَرْضِ أَوْ كَانُوا غُرَّى لَوْ كَانُوا عِنْدَنَا مَا مَاتُوا وَ مَا قَتِلُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَٰلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَ اللَّهُ يَعْدَنَا مَا مَاتُوا وَ مَا قَتِلُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَٰلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَ الله يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ سپسبه پيامبرش فرمود: ﴿ فَبِمَا يَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَ لَوْ كُنْتَ فَظَّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ رَحْمَةٍ مِنَ اللهِ لِنْتَ لَهُمْ وَ لَوْ كُنْتَ فَظَّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ يعنى اكر اخلاقى خشن داشتى از اطراف تو پراكنده مى شدند و با تو همراهى نمى كردند. سپس براى تاديب رسولش مى فرمايد: ﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَ اسْتَغْفِرْ لَمَى كُلُمْ وَ أِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا اللّهِ يَكُمْ وَ إِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا الّذِي لَكُمْ وَ إِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا اللّهِ فَلْا غَالِبَ لَكُمْ وَ إِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا الّذِي يَنْصُرُكُم مِنْ بَعْدِهِ وَ عَلَى اللهِ فَلْا غَالِبَ لَكُمْ وَ إِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا الّذِي يَنْصُرُكُم مِنْ بَعْدِهِ وَ عَلَى اللهِ فَلْمُ غَلِبَ لَكُمْ وَ إِنْ يَخْذُلُكُمْ فَمَنْ ذَا اللّهِ فَلْيَتَوكَكُلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ پس آنها را ببخش و يَنْصُرُكُم مِنْ بَعْدِهِ وَ عَلَى اللهِ فَلْيَتَوكَكُلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ پس آنها را ببخش و يَنْصُرُكُم مِنْ بَعْدِهِ وَ عَلَى اللهِ فَلْيَتَوكَكُلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ پس آنها را ببخش و

برای آنها (از خداوند) طلب مغفرت کن و در امور با آنها مشورت کن، پس هنگامی که تصمیم گرفتی بر خداوند توکل نما، بدرستی که خداوند توکل کنندگان را دوست می دارد. اگر خدا شما را یاری کند کسی بر شما پیروز نمی شود، و اگر (خداوند) شما را خوار و ذلیل کند (و به خودتان رها کند) پس چه کسی می تواند یاریتان نماید و مومنون باید بر خدا توکل نمایند.

وَ مَا كَانَ لِنَبِيِّ أَنْ يَغُلُّ وَ مَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ تُوَفَّى كُلُ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَ هُمْ لا يُطْلَمُونَ (١٦١)

۱۶۱ و هیچ پیامبری خیانت نمی کند، و هر کس خیانت کند، روز قیامت آنچه را که در آن خیانت کرده با خود می آورد، سپس هر کس (جزای) هر عملی که انجام داده است را می بیند و به آنها هیچ ستمی نخواهد شد.

امام باقر على درباره آيه ﴿ مَا كُانَ لِنَبِيِّ أَنْ يَغُلَّ وَ مَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيامَةِ ﴾ مىفرمايد: خداوند راست گفته است چرا كه او هيچ پيامبرى را خيانتكار قرار نداده است.

﴿ وَ مَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيامَةِ ﴾ و اگر کسی چیزی را بدزدد در روز قیامت آن را در آتش جهنم می بیند سپس خداوند او را مجبور می کند که داخل جهنم شده و آن را بیرون بیاورد. ﴿ ثُمَّ تُوفِّی کُلُّ نَفْسِ ما کَسَبَتْ وَ هُمْ لا یُظْلَمُونَ ﴾ سپس هر کس (جزای) هر عملی که انجام داده است را می بیند و به آنها هیچ ستمی نخواهد شد. ا

١. بحارالانوار، ج ٢٠، ص ٤١

#### جنگ بدر

﴿ وَ مَا كَانَ لِنَبِيِّ أَنْ يَغُلُّ وَ مَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيامَةِ ﴾

این آیه درباره جنگ بدر نازل شده است. این آیه با آیاتی که در سوره انفال درباره بدر نازل شده یکی میباشد اما در این سوره با اخبار احد آمده است. علت نزول این آیه این بود که در جنگ بدر به همراه غنائم قطیفهٔ سرخ رنگی نیز به دست مسلمانان افتاد ولی گم شد، مردی از اصحاب رسول خدا گفت: قطیفه در میان غنائم نیست گمان میکنم که پیامبر آن را برداشته باشد. و تهمت دزدیده شدن آن را به پیامبر داد. خداوند نازل فرمود: ﴿ وَ مَاكُانَ لِنَبِيّ تَهمت دزدیده شدن آن را به پیامبر داد. خداوند نازل فرمود: ﴿ وَ مَاكُانَ لِنَبِيّ لَنَم مَردی نزد رسول خدا آمد و گفت: فلان شخص قطیفه را دزدیده و در فلان مکان پنهان کرده است. پیامبر دستور داد آنجا را کنده و قطیفه را برون آوردند.

لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فَيِهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آياتِهِ وَ يُزَكِّيهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَـفي ضَـلالٍ مُبين (١٦٤)

اً وَلَمَٰا أَصَابَتُكُمْ مُصبِبَةٌ قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنِّى هٰذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ إِنَّ اللّٰهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدبِرٌ (١٦٥)

وَ مَا أَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ فَبِإِذْنِ اللَّهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ (١٦٦) وَلِيَعْلَمَ اللَّهِنَ نَافَقُوا وَ قَبِلَ لَهُمْ تَعَالَوْا فَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوِ ادْفَعُوا فَالُوا لَوْ نَعْلَمُ قِتَالاً لاَتَّبَعْنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلْإِيمَانِ يَقُولُونَ بِأَفْوَاهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكُثْمُونَ (١٦٧)

۱۶۴ ـ به تحقیق خداوند بر مومنان منت نهاد که پیامبری از خودشان را در میانشان برانگیخت که آیات او را بر آنها تلاوت میکند و پاکیزهشان میکند و کتاب و حکمت به آنها می آموزد اگر چه قبل از آن در گمراهی آشکاری بودند.

۱۶۵ ـ آیا هنگامی که مصیبت (در جنگ احد) به شما رسید در حالی که دو برابر آن را به دشمنان رسانده بودید گفتید: ایس از کجاست؟ بگو: ایس مصیبت و گرفتاری از ناحیهٔ خود شماست، همانا خداوند بر هر چیزی تواناست.

۱۶۶ ـ و آنچه در (روز احد) مقابلهٔ دو گروه با هم به شما رسید به فرمان خداوند بود تا مومنان شناخته شوند.

۱۶۷ ـ و نیز برای این بود که منافقان شناخته شوند، و به آنهایی که گفته شد بیائید در راه خدا جهاد کنید یا از خود دفاع نمائید، گفتند: اگر می دانستیم جنگی اتفاق خواهد افتد از شما پیروی می کردیم. آنها در این هنگام به کفر نزدیکتر بودند تا به ایمان، به زبان چیزی را می گویند که در دل هایشان نیست، و خداوند بر آنچه که پنهان می کنند آگاه تر است.

﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ اين آيه درباره آل محمد التيلا نازل شده است.

﴿ أَ وَ لَمَّا أَصٰابَتُكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنِّي هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ يقول بمعصيتكم أصابكم ما أصابكم إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ يقول بمعصيتكم أصابكم ما أصابكم إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، وَ مَا أَصٰابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعُانِ فَبِإِذْنِ اللَّهِ وَ لِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ وَ لِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ وَ لِيَعْلَمَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُولُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ ا

می فرماید: آنها سیصد منافق بودند که با عبد الله بن ابی سلول برگشتند، جابر بن عبد الله به آنها گفت: شماها را به خدا سوگند چرا در جنگ پیامبر و دین و وطنتان را یاری نکردید؟ آنها گفتند: به خدا سوگند امروز جنگی در میان نبود اگر میدانستیم که جنگی است ما نیز از شما پیروری میکردیم و میجنگیدیم.

خداوند فرمود: ﴿هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلْإِيمَانِ يَقُولُونَ بِأَفْوٰاهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَ اللّٰهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ ﴾ آنها در اين هنگام به كفر نزديكتر بودند تا به ايمان، به زبان چيزى را مىگويند كه در دلهايشان نيست، و خداوند بر آنچه كه پنهان مىكنند آگاهتر است.

وَ لَا تَحْسَبَنَّ الَّذَبِنَ قُتِلُوا في سَبِلِ اللَّهِ أَمْـوَاتـاً بَـلْ أَحْـيَاءٌ عِـنْدَ رَبِّـهِمْ يُرْزَقُونَ (١٦٩)

فَرِحبِنَ بِمَا آثَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلِهِ وَ يَشْتَبْشِرُونَ بِاللَّذبِنَ لَمْ يَلْحَقُوا بِـهِمْ مِـنْ خَلْفِهِمْ أَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لاَ هُمْ يَحْزَنُونَ (١٧٠)

۱۶۹ ـ آنهایی را که در راه خدا کشته شدهاند مرده حساب نکنید بلکه زندهاند و نزد بروردگارشان روزی داده میشوند.

۱۷۰ ـ آنها به خاطر فضلی که خداوند به ایشان عنایت فرموده خوشحالند و به خاطر کسانی که هنوز بعد از آنها به ایشان ملحق نشده شادمانند، نه ترسی بر آنهاست و نه محزون میشوند.

﴿ وَ لا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوٰ اتاً بَلْ أَحْيٰاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾

ابوبصیر از امام صادق المنظيم روایت می کند که فرمود: آنها به خدا سوگند شیعیان ما هستند زمانی که داخل بهشت می شوند و با کرامت الهی روبرو شده و شادمان گردند از آن چیزی که به آنها رسیده و در دنیا به برادران مؤمنشان نرسیده است.

﴿ أَلاُّ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَ لا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ و اين آيه رد كساني است كه ثواب و عقاب را بعد از مرگ باطل مي دانند.

الَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِلَّهِ وَ الرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ الْقَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَ اتَّقَوْا أَجْرٌ عَظيِمٌ (١٧٣)

الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزْادَهُمْ إيماناً وَ قَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَ يَعْمَ الْوَكِيلُ (١٧٣)

فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِنَ اللَّهِ وَ فَضْلٍ لَمْ يَمْسَشهُمْ شُوءٌ وَ اتَّبَعُوا رِضْوْانَ اللَّهِ وَ اللّهُ ذُو فَضْلٍ عَظهِم (١٧۴)

۱۷۲ \_ آنها که دعوت خدا و رسول را بعد از آن همه جراحت که به آنها رسید اجابت کردند، از برای هر کدام آنها که نیکی کردند و پرهیزگار بودند پاداش بزرگی است.

۱۷۳ \_ آنها کسانی بودند که بعضی مردم به آنها گفتند: مردم (لشگر برای حمله به شما) گرد هم فراهم آمده اند بترسید، بر ایمان آنها افزوده شده و (در جواب) گفتند: خداوند ما را کافی است و او بهترین حمایت کننده است.

۱۷۴ ـ پس آنها با نعمت و فضل خداوند (از میدان جنگ) برگشتند و هیچ ناراحتی و گرفتاری به آنها نرسید و از رضای الهی پیروی کردند، و خداوند صاحب فضل و رحمتی بزرگ است.

#### شهادت سعدين ربيع

هنگامی که جنگ پایان یافت و مشرکان محل جنگ را ترک کردند، رسول خدا سَرِیا الله فرمود: چه کسی میداند که سعد بن ربیع کجاست؟ شخصى گفت: من به دنبالش مىگردم.

رسول خدا عَيَّالَ به مكانى اشاره كرده و فرمود: در آنجا دنبالش بگرد كه من او را آنجا ديدم كه دوازده نيزه او را در بر گرفته بود.

آن مرد گوید: به آن مکان رفته و دیدم که او در بین کشته ها افتاده است، گفتم: ای سعد. جوابم را نداد. دوباره گفتم: ای سعد؛ باز هم جوابم را نداد. گفتم: ای سعد رسول خدا از حال تو میپرسید.

چون نام آن حضرت را شنید سرش را مانند جوجهای که تازه از تخم بیرون آمده و یک جا آرام و قرار ندارد بلند کرد و گفت: آیا رسول خدا زنده است؟

گفتم: بله به خدا سوگند او زنده است و او به من خبر داد که تو را در میان دوازده نیزه دیده است.

سعد گفت: خداوند را حمد و سپاس می گویم، او راست فرموده است. همانا دوازده نیزه به من خورده که همهٔ آنها به اندرون من رسیده است؛ به قوم من انصار سلامم را برسان و به آنها بگو: به خدا سوگند در پیشگاه خداوند عذری نخواهید داشت اگر با وجود شما خاری به پای رسول خدا فرو برود. سپس نفسی کشیده و مانند شتری سر بریده خونی که در بدنش بود از او جاری شد و به رحمت الهی رسید. به نزد رسول خدا عَرَا الله و جریان را به آن حضرت گفتم.

فرمود: خداوند سعد را رحمت کند که در زمان زنده بودنش ما را یاری کرد و در هنگام مرگش نیز به ما وصیت کرد.

## شهادت حضرت حمزه ﷺ

رسول خدا عَيْنِول أَنكاه فرمود: چه كسى از عمويم حمزه خبر دارد؟ حرث بن سميه گفت: من محل او را مي دانم. بر بالا سر حمزه آمـد وقـتي وضع رقت بار او را دید خوش نداشت که به نزد رسول خدا برگشته و حال او را به آن حضرت اطلاع دهد. رسول خدا عَيْنِ به امير المومنين علي فرمود: اي على عمويت را پيدا كن. على المالي نيز آمد و وقتى وضع رقت بار آن بزرگوار را دید کراهت داشت که به نزد پیامبر برگردد و وضع او را به آن حضرت گزارش دهد. رسول خداشخصاً بالاسر عمویش حمزه آمد، هنگامی که وضع اسف بار عمویش را دید و مشاهده کرد که با بدن مطهر آن بزرگوار چه کردهاند گریه کرد و فرمود: به خدا سوگند در هیچ مکانی نایستادهام که همچون این مکان مرابه خشم آورده باشد، اگر خدا به من قدرت داد هفتاد نفر از مردان قریش را مانند عمویم مثله می کنم. جبرئیل الله بر آن حضرت وارد شده و اين آيه را برايش خواند: ﴿ وَ إِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْل مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ وَ لَئِنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ ﴾ اكر عقاب كنيد پس مانند آنچه عقاب كردهاند عقاب كنيد و اگر صبر كنيد كه البته آن براي صبر كنندگان بهتر است.

رسول خدا عَيَّاتُهُ فرمود: بلكه صبر مىكنم.

این آیه در سوره نحل آمده است بلکه لازم بود که در این سوره و در اخبار احدمی آمد.

پیامبرردای خود را که از برد یمن بود بر روی جنازه حمزه انداخت، آن ردا بر قامت رشید حمزه کوتاه بود هر وقت آن را به سر مبارکش میکشید پاهایش نمایان میگشت و چون به پاهایش میکشید سرش نمایان میشد، پس ردا را بر سر آن حضرت کشید و پاهایش را با علف پوشاند و فرمود: اگر

١. سوره نحل، آيه ١٢٤.

زنان بنی عبدالمطلب اندوهگین نمی شدند جنازه او را برای درندگان و مرغان رها می کردم تا روز قیامت از شکم آنها محشور شود و اقامه دعوی نماید. رسول خدا مَنْ الله دستور دادند که شهدا را جمع کنند. بر بدن آنها نماز خواند و دفنشان نمود و بر جنازه حمزه هفتاد تکبیر گفت.

ابلیس در مدینه فریاد کرد محمد کشته شده است. تمام زنان مهاجرین و انصار از خانه هایشان بیرون آمدند ؛ حضرت فاطمه بی نیز با پای پیاده از خانه بیرون آمده و به سمت احد دوید تا اینکه رسول خدا را ملاقات کرد. رسول خدا وقتی دخترش را گریان دید با گریه او گریه نمود.

ابوسفیان فریاد کشید وعده گاه ما سال آینده بر سر چاه باشد.

رسول خدا عَيْنِينَ به امير المؤمنين عليه فرمود: بكو بله.

حضرت به سوی مدینه به راه افتاد چون وارد مدینه شد زنان با گریه و ناله به استقبال آن حضرت آمده و از کشته شدگان خود خبر می گرفتند. زینب دختر جحش نیز آمده و سراغ رزمندگانش را از حضرت گرفت.

پیامبر به او فرمود: صبر کن.

گفت: برای چه کسی ای رسول خدا؟

فرمود: در عزای برادرت.

گفت: ﴿إِنَا لِلْهُ وَ إِنَا إِلِيهِ رَاجِعُونَ ﴾ شهادت بر او گوارا باد.

فرمود: صبر كن.

گفت: برای چه کسی ای رسول خدا؟

فرمود: براى حمزة بن عبد المطلب.

كفت: ﴿إِنَا لِلَّهُ وَ إِنَّا إِلَيْهُ رَاجِعُونَ ﴾ شهادت بر او كوارا باد.

فرمود: صبر كن.

گفت: برای چه کسی ای رسول خدا؟

فرمود: به خاطر شهادت شوهرت مصعب بن عمير.

زينب گفت: «واحزناه».

رسول خدا ﷺ فرمود: برای شوهر در نزد زن مرتبه ای است که کس دیگری آن مرتبه را ندارد. به آن زن گفته شد: چرا آن کلمه را برای شوهرت گفتی؟

گفت: يتيم شدن بچههايش را به ياد آوردم.

چون قریش از احد رفتند و پیامبر نیز با یارانش به سوی مدینه برگشت، در نزدیکی مدینه قبل از آنکه وارد شهر شود به اصحابش فرمود: چه کسی از حال قریش برای من خبر می آورد، که آیا آنها به سوی مکه رفته اند و یا دوباره قصد حمله به مدینه را دارند. کسی جوابش را نداد.

امير المؤمنين عليال كفت: من أز آنها حبر مي آورم.

پیامبر فرمود: برو، اگر آنها را دیدی که سوار اسبهایشان شده و شترانشان را به همراهشان میکشند آنها قصد حمله به مدینه را دارند. به خدا سوگند اگر آنها قصد مدینه را نمایند نفرینشان میکنم تا هلاک شوند. و اگر بر شترانشان سوار بوده و اسبها را به دنبال خود میکشند، میخواهند به مکه برگردند و قصد حمله به مدینه را ندارند.

حضرت على النها با آن همه درد و جراحتى كه داشت رفت تا به نزديكى آنها رسيد، مشاهده كرد كه آنها سوار بر شتران شده و اسبهايشان را به دنبال خود مى كشند؛ امير المؤمنين به نزد رسول خدا مَ الله الله برگشت و به آن حضرت گزارش داد.

پیامبر فرمود: آنها قصد مکه را دارند.

چون رسول خدا عَنَيْ وارد مدینه شد جبرئیل نازل شده و گفت:ای محمد خداوند به تو امر می کند که از شهر خارج شده و به دنبال قریش بروی و جز مجروحین کس دیگری با تو همراه نباشد. رسول خدا عَنَیْ به ندا کننده دستور داد که مجروحین مهاجرین و انصار را ندا کنند که با آن حضرت بیرون بروند و آنهایی که جراحتی ندارند بمانند. اصحاب مجروح ضماد بر روی زخمهایشان می گذاشتند و آنها را مداوا می کردند که خداوند این آیه را بر پیامبرش نازل فرمود: ﴿ وَ لا تَهنُوا فِي ابْتَغٰاءِ الْقَوْمِ إِنْ تَکُونُوا تَالْمُونَ وَ تَرْجُونَ مِنَ اللهِ مَا لا یَرْجُونَ ﴾ در جنگ با فافران سستی مکنید و ضعف از خود نشان ندهید اگر شماها زخم خورده اید کافران سستی مکنید و ضعف از خود نشان ندهید اگر شماها زخم خورده اید و درد می کشند، ولی شما از خداوند ثواب و یاری را امید دارید اما آنها امیدی ندارند. ـ این آیه که در سوره خداوند ثواب و یاری را امید دارید اما آنها امیدی ندارند. ـ این آیه که در سوره واقعه احد می باشد ـ.

و خداوند عز و جل فرمود: ﴿إِنْ يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ الْقَوْمَ قَـرْحٌ مِثْلُهُ وَ تِلْكَ الْأَيُّامُ نُدُاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَ يَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ ﴾ آگر در ميدان احد جراحتى به شما رسيد به آنها نيز (در جنگ بدر) جراحتى وارد شد و ما اين روزها (پيروزى و شكست) را در ميان مردم قرار مىدهيم تا آنهايى كه ايمان آوردهاند شناخته شوند و خداوند از ميان شما شاهدانى بگيرد.

افراد مجروح شده با پیامبر برای تعقیب قریش بیرون رفتند چون رسول

١. سوره نساء، أيه ١٥٢.

٢. سورة أل عمران، أية ١٤٠ .

خدا عَلَيْهُ به حمراء الأسد رسيدند و قريش در «روحا» فرود آمده بودند عكرمه بن ابوجهل وحارث بن هشام و عمرو بن عاص و خالد بن وليد گفتند: برگرديم و مدينه را غارت كنيم چرا كه بزرگانشان را هلاك كرده و دلير مردشان را كه حمزه باشد را كشته ايم.

مردی که از مدینه به سوی مکه میرفت به آنها رسید. از اوضاع مدینه و چگونگی احوال اصحاب پیامبر سؤال کردند.

آن مرد گفت: محمد و اصحابش مدینه را ترک کرده و با شدت به تعقیب شما به حمراء الأسد رسیدهاند.

ابو سفیان گفت: این برگشتن ما به مدینه بغی و لجاجت است، ما به گروهی پیروز شدهایم و اگر بغی کنیم رستگار نمی شویم.

نعیم بن مسعود اشجعی را دیدند که به سوی مدینه می رفت. ابوسفیان به او گفت: کجا می روی ؟

نعيم گفت: به مدينه ميروم تا غذايي براي اهل خود بخرم.

ابوسفیان گفت: آیا از حمراء الأسد می روی تا اصحاب محمد را دیده و به آنها بگوئی که هم سوگندان و موالی قریش از قبائل عرب دور قریش جمع شدهاند و آنها را بترسانی تا از تعقیب ما دست بردارند و برگردند که در عوض ده شتر با بار خرما و مویز به تو می دهیم.

نعیم آن را قبول کرد. فردای آن روز به حمراء الأسد رسید، به اصحاب پیامبر گفت: کجا میخواهید بروید؟

گفتند: در پی قریش هستیم.

گفت: برگردید که هم سوگندان و موالیان قریش و هر کسی از آنها که به جنگ احد نیامده بود همگی گرد هم آمدهاند گمان میکنم همین الآن طلیعه

لشگرشان پیداشود.

# اصحاب پيامبر گفتند: ﴿حَسْبُنَا اللَّهُ وَ نِعْمَ الْوَكِيلُ﴾

جبرئيل بر رسول خدا عَيَّا نازل شد و گفت: اى محمد برگرد كه خداوند رعبى از شما در دل قريش انداخت و آنها برگشتند. پس رسول خدا عَيَّا به مدينه برگشت. خداوند اين آيه را نازل فرمود: ﴿ الَّـذِينَ اسْتَجَابُوا لِـلّهِ وَ الرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ ما أَصابَهُمُ الْقَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَ اتَّقَوْا أَجْرٌ عَظِيمُ الرَّسُولِ مِنْ بَعْدِ ما أَصابَهُمُ الْقَرْحُ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمْ وَ اتَّقَوْا أَجْرٌ عَظِيمُ اللَّهُ يَ اللَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ ﴾ يعنى نعيم بن مسعود. اين لفظ عام و معنايش خاص الدين قال لَهُمُ النَّاسُ ﴾ يعنى نعيم بن مسعود. اين لفظ عام و معنايش خاص است.

﴿إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزٰ ادَهُمْ إِيمَاناً وَ قَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَ نِعْمَ الْوَكِيلُ فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةٍ مِنَ اللَّهِ وَ فَصْلٍ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ وَ اتَبَعُوا رضْوٰ انَ اللَّهِ وَ اللَّهُ ذُو فَصْلٍ عَظِيمٍ \* هنگامی که وارد مدینه شدند اصحاب پیامبر گفتند: این چه چیزی بود که به ما رسید؟ ما فکر می کردیم پیروز هستیم. خداوند این آیه را فرستاد: ﴿أَ وَ لَمّا أَصابَتُكُمْ مُصِیبَةٌ قَدْ أَصَبْتُهُ مِثْلَيْهُا قُلْتُمْ أَنِّی هٰذَا قُلْ هُو مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ \* آیا هنگامی که مصیبت (در جنگ احد) به شما رسید در حالی که دو برابر آن را به دشمنان رسانده بودید گفتید: این از کجاست؟ بگو: این مصیبت و گرفتاری از ناحیهٔ خود شماست. کو گفتید: این از کجاست؟ بگو: این مصیبت و گرفتاری از ناحیهٔ خود شماست. در روز بدر هفتاد نفر از قریش کشته شده و هفتاد نفر نیز به اسارت مسلمانان در آمدند که حکم درباره اسیران کشتن بود. انصار به پیامبر گفتند: ای رسول خدا عَیْشُ آنها را به ما ببخش و آنها را مکش تا از آنها فدیه بگیریم. جبرئیل نازل شد و گفت: خداوند مباح کرده که از آنها فدیه گرفته و آزادشان جبرئیل نازل شد و گفت: خداوند مباح کرده که از آنها فدیه گرفته و آزادشان

١. سورة بقره، أيه ١٤٥.

٢. يحار الانوار، ج ٢٠، ص ٤٢

نمائید. اما در سال آینده به تعداد کسانی که از آنها فدیه گرفته شده است از انصار شهید خواهد شد. رسول خدا این شرط را به آنها ابلاغ فرمود. گفتند: ما راضی هستیم که امسال از آنها فدیه گرفته و خودمان را تقویت نمائیم و در سال آینده به تعداد کسانی که از آنها فدیه گرفته ایم از ما کشته شود و ما داخل بهشت شویم. از اسیران فدیه گرفته و آنها را آزاد کردند. هنگامی که سال آینده که روز احد بود اتفاق افتاد هفتاد نفر از اصحاب رسول خدا کشته شدند، اصحاب از این واقعه ناراحت شده و گفتند: ای رسول خدا این چه مصیبتی بود که به ما رسید، ما میگفتیم حتماً پیروز هستیم. خداوند این آیه را نازل کرده و فرمود: ﴿ أَ وَ لَمَّا أَصَابَتُكُم مُصِیبَةٌ قَدْ أَصَبَتُم مِثْلَیْها قُلْتُم أَنّی هٰذا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِکُم \* یعنی آنچه در روز بدر با شما شرط بستیم اتفاق قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِکُم \* یعنی آنچه در روز بدر با شما شرط بستیم اتفاق افتاده است.

مرزان تا المراس من المراس من المراس من المراس المرا

وَ لَا يَحْسَبَنَّ الَّذَبِنَ يَبْخَلُونَ بِمَا آثَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْراً لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرِّ لَهُمْ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَ لِلَّهِ مِبِزاتُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ وَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ (١٨٠)

۱۸۰ ـ آنها که بخل می ورزند و از آنچه که خداوند از فضل خویش به آنها داده انفاق نمی کنند گمان نکنند که این بخل ورزیدن به نفع آنهاست بلکه آن شرّی برای آنهاست، برای اینکه بزودی در روز قیامت آنچه را که بخل می ورزیدند همچون زنجیری به گردن آنها می افکنند، و میراث آسمانها و زمین برای خداست و خداوند به آنچه که انجام می دهید آگاه است.

﴿ وَ لا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْراً لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرُّ لَهُمْ ﴾ مىفرمايد: كسى كه بخل ورزيده و مالش را در اطاعت الهى انفاق نکند همان مال در روز قیامت افساری از آتش جهنم شده و در گردنش آویزان میگردد. و آن قول الهی است که میفرماید: ﴿ سَیُطُوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ یَوْمَ الْقِیامَةِ ﴾ برای اینکه بزودی در روز قیامت دربارهٔ آنچه که بخل میورزیدند همچون زنجیری به گردن آنها میافکنند.

لَقَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذَبِنَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ فَقَبِرٌ وَ نَحْنُ أَغْنِينَاءُ سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا وَ قَتْلَهُمُ الْأَنْبِينَاءَ بِغَيْرِ حَقٍّ وَ نَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِبِقِ ﴿١٨١)

۱۸۱ ـ به تحقیق خداوند سخن آنهایی راکه گفتند خداوند فقیر است و ما بینیازیم را شنید، به زودی آنچه راکه گفتند و به ناحق کشتن پیامبران را

خواهیم نوشت، و (به آنها) می گوئیم عذاب سوزان را بچشید.

﴿ لَقَدْ سَمِعَ اللّٰهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللّٰهَ فَقِيرٌ وَ نَحْنُ أَغْنِياء ﴾ بخدا سوگند آنها خداوند الله قور است لكن اولياء الهى را فقير ديده و گفتند اگر خداوند غنى و بىنياز بود اوليائش هم غنى و بىنياز مى شدند.

الَّذَبِنَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ عَهِدَ إِلَيْنَا اَلاَّ نَؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَٰى يَأْتِيَنَا بِقُرْبَانِ تَأْكُلُهُ النَّارُ قُلْ قَدْ جَاءَكُمْ رُسُلٌ مِنْ قَبْليِ بِالْبَيِّنَاتِ وَ بِالَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ قَـتَلْتُمُوهُمْ إِنْ كُـنْتُمْ ضادِقينَ (١٨٣)

فَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ جَاؤُ بِالْبَيِّنَاتِ وَ الزَّبُـرِ وَ الْكِـتَابِ الْمُنير (۱۸۴)

كُلُّ نَفْسِ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَ إِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَ أُدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَ مَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَثَاعُ الْغُرُورِ (١٨٥) ۱۸۳ - آنها کسانی (هستند که) گفتند: خداوند از ما پیمان گرفته که به هیچ پیامبری ایمان نیاوریم تا آنکه برای ما قربانی بیاورد که آتش آن را بخورد (بسوزد). بگو: که به تحقیق قبل از من پیامبرانی با دلایلی روشن (معجزه) پیش شما آمدند و آنچه که گفتید آوردند، پس چرا آنها را کشتید اگر راست میگوئید؟

۱۸۴ ـپس اگر تو را تکذیب کردند (ناراحت مباش) که پیامبران قبل از تو را هم که با دلایلی روشن و زبورها و کتاب آسمانی آمده بودند را نیز تکذیب کردند.

۱۸۵ ـ هر کسی مزهٔ مرگ را میچشد و همانا شما مزد اعمالتان را در روز قیامت خواهید گرفت، پس کسی که از آتش جهنم دور شود وارد بهشت می گردد و رستگار می شود، که زندگی دنیا جز متاعی فرینده نیست.

﴿ الّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللّهَ عَهِدَ إِلَيْنَا أَلا نُوْمِنَ لِرَسُولٍ حَتّى يَأْتِينَا بِقُرْبَانٍ تَأَكُّلُهُ النّارُ ﴾ گروهی از یهود به رسول خدا عَیَیْ الله کفتند: هرگز به تو ایمان نمی آوریم مگر اینکه برای ما قربانی بیاورید که آتش آن را بخورد. در نزد بنی اسرائیل طشتی بود و قربانی رامی آوردند و در آن طشت میگذاشتند، آتشی می آمد و آن را می سوزاند، به پیامبر گفتند: ما هرگز به تو ایمان نمی آوریم مگر اینکه برای ما قربانی بیاوری و آتش آن را بسوزاند همچنانکه در زمان بنی اسرائیل بود، خداوند فرمود:ای محمد به آنها بگو پیش از من پیامبرانی با معجزه ها و آنچه که گفتید به سویتان آمدند و اگر راست می گوئید پس چرا آنان را کشتید.

امام باقر على الله درباره آيه زير مىفرمايد: ﴿ فَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَ رُسُلُ مِنْ قَبْلِكَ جُاوُّ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾ كه آن آيات و معجزات است. ﴿ وَ الزُّبُر ﴾ كه كتاب پيامبران در نبوت است.

﴿ وَ الْكِتَابِ الْمُنِيرِ ﴾ كه حلال و حرام مى بإشد. ا

﴿ كُلُّ نَفْسَ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَ إِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَـمَنْ زُحْزِحَ عَن النَّارِ وَ أَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ ﴾ يعنى اذ آتش نجات يافت.

#### شيعيان روز قيامت رستكار هستند

﴿وَ مَا الْحَيْاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُورِ ﴾.

ابویصیر از امام صادق علی روایت میکند که فرمود: هنگامی که روز قیامت شود محمد عَلَیْش را بخوانند و حلّه سرخ رنگی را بر او بپوشانند و در سمت راست عرش بایستد و سپس ابراهیم را بخوانند و حله سفید بر او بپوشانند و او در سمت چپ عرش بایستد، سپس امیر المؤمنین علی الله را بخوانند و حلهٔ سرخ رنگی را بر او بپوشانند و بر سمت راست پیامبر ایمانید مىايستد سپس اسماعيل را فرا مىخوانند و حله سفيد رنگى را بر او مى پوشانند و او در سمت چپ ابراهيم مى ايستد. سپس امام حسن اليالا را فرا مے خوانسند و حله سسرخ رنگی را بر او می پوشانند و در سسمت راست اميرالمؤمنين عليمًا في مي ايستد، سيس امام حسين عليم إلى فرا مي خوانند و حلة سرخ رنگی را بر او نیز می بوشانند و در سمت راست امام حسن می ایستد، سپس هر یک از ائمه را فرا می خوانند و حله سرخ رنگی را بر آنها می پوشانند و هر یک در سمت راست بعد از دیگری می ایستد، و سپس شیعیان را فرا میخوانند و آنها را در روبروی امامانشان به صف میکشند، سپس حضرت فاطمه بالله الله و الله

١. بحارالانوار، ج ٩، ص ١٩٢ و ج ١١، ص ٤٥؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ١٣٧

حساب وارد بهشت می شوند، سپس منادی از میان عرش از جانب خداوند ندا می کند: ای محمد چه خوب پدری است پدر تو که آن ابراهیم است، و چه خوب برادری است برادر تو که آن علی بن ابیطالب المیلی است و چه نوههای خوبی هستند نوههای تو که آن دو، حسن و حسین هستند و چه نیکو جنینی بود جنین تو محسن که در شکم مادر شهید شد و چه نیکو امامان راهنما کننده ای هستند ذریّه تو (که امامان را از امام سجاد المیلی تا آخر نام می برد) و چه نیکو شیعیانی هستند شیعیان تو ؛ همانا محمد و وصی او و دو نوه او و امامان از ذریه او همگی از رستگارانند و سپس به آنها می فرماید داخل بهشت شوید و آن فرمایش الهی است که می فرماید: ﴿ فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النّارِ وَ أُدْخِلَ الْجَنّةَ وَمَانِ اللّه می است که می فرماید: ﴿ فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النّارِ وَ أُدْخِلَ الْجَنّة قَدْ فَازَ ﴾ ا

وَ إِذْ أَخَذَ اللّٰهُ مَهِنَاقَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِثَابَ لَتَبَيِّنَنَهُ لِلنَّاسِ وَ لاَ تَكْتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَ اشْتَرَوْا بِهِ ثَمَناً قَلَبِلاً فَبِنْسَ مَا يَشْتَرُونَ (۱۸۷)

۱۸۷ ـ و (به خاطر بیاورید) هنگامی که خداوند از افرادی که کتاب به آنها داده شد بود پیمان گرفت که حقایق آن را برای مردم بیان کسید و کسمان نکنید، ولی آنها آن عهد و پیمان را پشت سر انداختند و آن را به بهای کمی فروختند، پس چه بد کالایی خریدند.

امام باقر المَّا درباره آیه ﴿ وَ إِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِیثَاقَ الَّذِینَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَیِّنُنَّهُ لِلنَّاسِ وَ لَا تَكْتُمُونَهُ ﴾ میفرماید: خداوند از اهل كتاب عهد و پیمان گرفت درباره مقام محمد برای مردم سخن بگویند و آن را كتمان نكنند.

بحارالانوار، ج ۷، ص ۳۲۸ و ج ۱۲، ص ۶ و ج ۲۳، ص ۱۳۰ ؛ تـفسير بـرهان، ج ۲، ص
 ۱۳۷ ؛ نورالثقلين، ج ١، ص ۴۲۰

﴿فَنَبَذُوهُ وَرِٰاءَ ظُهُورِهِمْ ﴾ ولى آنها آن پيمان را وانهادند ﴿وَ اشْتَرَوْا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾ ﴿ و آن را به بهاى كمى فروختند، پس چه بد كالايى خريدند.

لاَ تَحْسَبَنَّ الَّذَبِنَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتَوْا وَ يُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَـلا تَحْسَبَتَّهُمْ بِمَفَازَةٍ مِنَ الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلْبِمٌ (١٨٨)

۱۸۸ ـ (ای پیامبر) گمان مکن آنهایی که به اعمال زشت خود خوشحال می شوند، و دوست دارند که در مقابل کاری (اعمال نیکی) که انجام نداده اند مورد ستایش واقع شوند، از عذاب الهی به دور هستند، برای آنها

عذابی دردناک است. 🞐

﴿ لا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتَوْا وَ يُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يُخْفَلُوا ﴾ اين آيه درباره منافقين نازل شد كه بدون دليل و عملى دوست داشتند مورد ستايش واقع شوند.

امام باقر علیه و درباره آیه و فَلا تَحْسَبَنَّهُمْ بِمَفَازَةٍ مِنَ الْعَذَابِ ﴾ مىفرمايد: يعنى از عذاب به دور شوند ﴿ وَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ و براى آنها عذاب دردناكى است. ٢

الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَاماً وَ قُعُوداً وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَ يَسَتَفَكَّرُونَ فَي خَـلْقِ السَّمْاوَاتِ وَ الْأَرْضِ رَبَّنَا مَـا خَـلَقْتَ هَـٰذَا لِبَاطِلاً سُـبْحَانَكَ فَـقِنَا عَـٰذَابَ النَّارِ (١٩١)

کنز الدقائق، ج ۲، ۳۱۲؛ نور الثقلین، ج ۱، ص ۴۲۱؛ بحار الانوار، ج ۹، ص ۱۹۲
 کنز الدقائق، ج ۲، ص ۳۱۴؛ تفسیر صافی، ج ۲، ص ۱۶۴

رَبِّنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ وَ مَالِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنَّصَارٍ (١٩٢) ۱۹۱ ـ آنهایی که خداوند را در حال ایستاده و نشسته و به پهلو خفته یاد میکنند و در خلقت آسمانها و زمین می اندیشند (و میگویند:) پروردگارا تو اینها را بیهوده نیافریده ای، پاک و منزهی، ما را از عذاب دوزخ نگاهدار. ۱۹۲ ـ پروردگارا هر که را تو در آتش بیافکنی او را خوار و ذلیل کرده ای، و برای ستمکاران هیچ یاوری نیست.

﴿ اللَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِياماً وَ قُعُوداً وَ عَلَىٰ جُنُوبِهِم ﴾ يعنى شخص سالم نماز را در حال نشسته مىخواند.

﴿ وَ عَلَىٰ جُنُوبِهِمْ ﴾ يعنى خوابيده بالشاره مىخواند. اين دو آيه از محكمات است.

رَبُّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِياً يُنَادِي لِلْإِيمَانِ أَنْ آمِنُوا بِرَبِّكُمْ فَآمَنًا رَبَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِّرْ عَنَّا سَيِّئَاتِنَا وَ تَوَفَّنَا مَعَ الْأَبْرَارِ (١٩٣)

رَبَّنَا وَ آتِنَا مَا وَعَدْتَنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ وَ لَا تُخْزِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ الْميغادَ (١٩۴)

فَاشْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنِّي لاَ أَصْبِعُ عَمَلَ عَامِلِ مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَىٰ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضِ فَالَّذَبِنَ هَاجَرُوا وَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَّارِهِمْ وَ أُوذُوا فِي سَبِيلِي وَ فَاتَلُوا وَ قُتِلُوا لَأَكْفَرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَ لَأُدْخِلْنَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ثَوْاباً مِنْ عِنْدِ اللّٰهِ وَاللّٰهُ عِنْدَهُ حُسْنُ النَّوْابِ (١٩٥) لاَ يَعُرَّنَكَ تَقَلَّبُ اللّٰهِ مَا لَلْهَ عِنْدَهُ حُسْنُ النَّوْابِ (١٩٥) مَنَاعٌ قَلَبِلَ ثُمَّ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمِهَادُ (١٩٧) ۱۹۳ ـ پروردگارا ما صدای منادی را شنیدیم که به ایمان دعوت میکرد که به پروردگارا گناهان ما را به پروردگارا گناهان ما را بیامرز و از زشتی های ما درگذر و ما را با نیکان بمیران.

۱۹۴\_ پروردگارا آنچه را که به وسیلهٔ رسولت بر ما وعده دادهای به ما عطا کن، و در روز قیامت ما را رسوا مکن بدرستی که تو از وعدهات تـخلّف نمیورزی.

140 ـ پس پروردگارشان دعاهای آنها را اجابت کرد (و فرمود:) من عمل هیچ عمل کنندهای از زن و مردتان را ضایع نمیکنم، که شما از همدیگر هستید ؛ پس آنها که از وطن (در راه خدا) همجرت کردند و از دیارشان بیرون رانده شدند و در راه من آزار دیدند و جهاد کرده و کشته شدند بیقین گناهانشان را میپوشانم و آنها را به بهشتهایی وارد میکنم که در زیر درختانش نهرها جاری است. این پاداشی از جانب خداست، و بهترین ثوابها در نزد خداست.

۱۹۶ ـ رفت و آمد (آزادانه) کافران در شهرها تو را فریب ندهد.

۱۹۷ اراین مناع کمی است و سپس جایگاه آنها آتش جهنم است و چه بار جایگاهی است.

﴿ رَبَّنٰا إِنَّنٰا سَمِعْنٰا مُنٰادِياً يُنٰادِي لِلْإِيمَانِ ﴾ يعنى رسول خدا به سـوى ايمان فرا مىخواند تا اينكه فرمود: ﴿ إِنَّكَ لا تُخْلِفُ الْمِيعُادَ ﴾

سپس امیرالمؤمنین النی و یاران آن حضرت را ذکر فرمود و فرمود: ﴿فَالَّذِینَ هٰاجَرُوا وَ أُخْرِجُوا مِنْ دِیارِهِمْ ﴾ یعنی امیر المؤمنین و سلمان و ابوذر هنگامی که خروج کنند.

﴿ وَ أُوذُوا فِي سَبِيلِي وَ قَاتَلُوا وَ قُتِلُوا لَا أَكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَ

لَأَدْخِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ثَوْاباً مِنْ عِنْدِ اللهِ وَ اللهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الثَّوْابِ ﴾ و در راه من آزار دیدند و جهاد کرده و کشته شدند بیقین گناهانشان را میپوشانم و آنها را به بهشتهایی وارد میکنم که در زیر درختانش نهرها جاری است. این پاداشی از جانب خداست، و بهترین ثوابها در نزد خداست.

سپس به پیامبرش فرمود: ﴿لا یَغُرَّنَّکَ تَقَلُّبُ الَّذِینَ کَفَرُوا فِي الْبِلاٰدِ مَتَاعٌ قَلِیلٌ ثُمَّ مَأُواهُمْ جَهَنَّمُ وَ بِئْسَ الْمِهَادُ ﴾ رفت و آمد (آزادانه) کافران در شهرها تو را فریب ندهد. این متاع کمی است و سپس جایگاه آنها آتش جهنم است و چه بد جایگاهی است.

وَ إِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَ مَا أُنْزِلَ إِلَـٰـْكُمْ وَ مَا أُنْـزِلَ إِلَــْهِمْ لِحَاشِعبِنَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ ثَمَناً قَلبِلاً أُولَٰئِكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ (١٩٩)

۱۹۹ و همانا از اهل کتاب افرادی هستند که به خدا و آنچه که بر شما و آنچه را که بر شما و آنچه را که بر خودشان نازل شده ایمان دارند، برای خدا خاشع هستند و آیات الهی را به بهای اندکی نمی فروشند، اجر آنها نزد پروردگارشان است بدرستی که خداوند سریع الحساب است.

﴿ وَ إِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ خُاشِعِينَ لِلّٰهِ ﴾ آنها گروهی از یهود و نصاری بودند که اسلام آوردند که از جمله آنها نجاشی و یارانش بودند.

يًا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَ صَابِرُوا وَ رَابِطُوا وَ اتَّـقُوا اللُّهَ لَعَلَّكُمْ

#### تُفْلِحُونَ (۲۰۰)

۲۰۰ ـ ای کسانی که ایمان آورده اسد، صبر کنید و پایداری نمائید و از خداوند بترسید شاید که رستگار شوید.

#### اجر صبركنندكان

### ﴿ اصْبِرُوا وَ صَابِرُوا وَ رَابِطُوا ﴾

امام صادق التَّالِمُ مى فرمايد: بر مصيبتها شكيبائى بورزيد و بـر فـرائـض صبر نمائيد و از ائمه المِنْكِلُمُ پيروى نموده و با آنها رابطه برقرار كنيد. ا

امام رضا المنظی می فرماید: هنگامی که روز قیامت شود منادی ندا کند کجا هستند صبر کنندگان؟ پس گروهی از مردم به پا می خیزند. سپس منادی ندا کند کجا هستند صبر شوندگان؟ پس گروهی دیگر از مردم به پا می خیزند.

راوی گوید، عرض کردم: فدایت گردم صبر کنندگان چه کسانی هستند؟ فرمود: آنهائی که بر انجام واجبات صبر میکنند. و صبر شوندگان کسانی هستند که بر دوری از محرمات صبر میکنند. آ

١. بحارالانوار، ج ٢٤، ص ٢٢٠

٢. بحار الانوار، ج ٤٨، ص ٨٣؛ تحف العقول، ص ٢٩٤؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ١٥٠

# تفسير سورة نساء



٤ – سـورة نسـاءِ در مـدينه

نازل شده و دارای ۱۷۶ آیـه

است



### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ

يَّا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَ خَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَ بَثَّ مِنْهُمَا رِجُالاَكَنْبِراً وَ نِسَاءً وَ اتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَائلُونَ بِهِ وَ الْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيباً (١)

1-ای مردم، از پروردگارتان بترسید، که همهٔ شما را از یک انسان آفرید، و از آن همسرش را نیز خلق گرد، و از آن دو انسانهای زیادی از مرد و زن (در اطراف عالم) پر اکنده نمود، و بترسید از آن خدایی که در هنگام در خواست چیزی از همدیگر نامش را می برید، و نیز با خویشان (قطع رابطه) نکند، که همانا خداوند مراقب شماست.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ﴾ يعنى شما را از آدم النَّا إِ آفريدم.

﴿ وَ خَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ يعنى حوا را كه خداوند او را از دندهٔ پائين آدم اللهِ آفريد.

﴿ وَ بَثَّ مِنْهُما رِجَالاً كَثِيراً وَ نِسَاءً وَ اتَّقُوا اللّٰهَ الَّذِي تَسَائَلُونَ بِهِ وَ اللّٰهَ الله الْأَرْحَامَ ﴾ در روز قيامت از تقوى سؤال مىكنند كه آيا در دنيا تقوا پيشه داشتيد، و از ارحام سؤال مىكنند كه آيا با آنها پيوند داشتيد و صلة رحم

مىكردىد؟

﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيباً ﴾ مراد از «رقيب» يعنى خداوند شما را كفايت مىكند.

در روايت ابي الجارود آمده است كه مراد از رقيب حافظ و نگهبان است.

وَ آتُوا الْيَتْامَىٰ أَمْوٰالَهُمْ وَ لاَ تَتَبَدَّلُوا الْخَبِيثَ بِالطَّيَّبِ وَ لاَ تَأْكُلُوا أَمْوٰالَهُمْ إِلَىٰ أَمْوٰالِكُمْ إِنَّهُ كَانَ حُوباً كَبِيراً (٢)

۲ و اموال یتیمان را (بعد از آنکه به حد بلوغ رسیدند) به آنها بدهید، و
 اموال بد و نامرغوب (خود را) با اموال مرغوب (آنها) عوض نکنید و اموال
 آنان را بهمراه اموال خودتان نخورید، که آن گناهی بزرگ است.

﴿ وَ آتُوا الْيَتَامِىٰ أَمُوالَهُمْ وَ لاَ تَتَبَدُّلُوا الْخَبِيثَ بِالطَّيِّبِ وَ لاَ تَأْكُلُوا أَمُوالَهُمْ إِلَىٰ أَمُوالِكُمْ ﴾ يعنى مال يتيم را به ظلم و ستم نخوريد و مال نامرغوب خود را با مال مرغوب آنها عوض نكنيد.

﴿ وَ لا تَأْكُلُوا أَمْوالَهُمْ إِلَىٰ أَمْوالِكُمْ ﴾ يعنى مال يتيم را با مال خودتان فوريد.

﴿إِنَّهُ كُانَ حُوباً كَبِيراً ﴾ كه آن گناهي بزرگ است.

وَ إِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامَىٰ فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النَّسَاءِ مَثْنَىٰ وَ ئُلاَٰتَ وَ رُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَعْدِلُوا فَوْاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ذَٰلِكَ أَدْنَىٰ أَلاَّ تَعُولُوا (٣)

۳ و اگر می ترسید که (در هنگام از دواج با دختران بتیم) با عدالت رفتار
 نکنید، پس با زنان پاک دیگر (غیر از یتیمان) از دواج کنید، پس اگر بترسید

که در بین آنها (زنان متعدِّد) با عدالت رفتار نکنید پس یک همسر اختیار کنید و یا اگر کنیزانی دارید به همان اکتفاء کنید، که این کار از ظلم و ستم جلوگیری مرکند.

﴿ وَ إِنْ خِفْتُمْ أَلا تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامَىٰ فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ قُلِ مَثْنَىٰ وَ ثُلاث وَ رُبَاع ﴾ اين آيه بهمراه آية ﴿ وَ يَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَاءِ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَ مَا يُتُلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَٰابِ فِي يَتَامَى النَّسَاءِ اللاَّتِي الله يُقْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَ مَا يُتُلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَٰابِ فِي يَتَامَى النَّسَاءِ اللاَّتِي الله يُقْتَونَهُنَّ مَا كُتِبَ لَهُنَّ وَ تَرْغَبُونَ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ ا \* فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَا تُوْتُونَهُنَّ مَا كُتِبَ لَهُنَّ وَ تُرْغَبُونَ أَنْ تَنْكِحُوهُنَ الله فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَىٰ وَ ثُلاث وَ رُبُاع ﴾ نازل شده است كه نصف آيه در اول للكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَىٰ وَ ثُلاث وَ رُبُاع ﴾ نازل شده است كه نصف آيه در اول سوره و نصف ديكرش صدر آية ١٢٠ مي باشد، و اين آيه دربارة اين است كه حلال نمى باشد كه با دختر يتيمى به خاطر مالش ازدواج كنند پس دربارة آن از رسول خدا عَيَنِيُّ سؤال كردند و خداوند متعال ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَاءِ ـتا ـ رسول خدا قَرَبُونُ مَنْ وَ رُبُاع ﴾ رانازل فرمود الله ورسول خدا قَرَبُونَ وَ رُبُاع ﴾ رانازل فرمود الله مَنْ وَ ثُلاث وَ رُبُاع ﴾ رانازل فرمود الله مَنْ وَ ثُلاث وَ رُبُاع ﴾ رانازل فرمود الله مَنْ و ثُلاث وَ رُبُاع ﴾ رانازل فرمود الله وي من الله وي النَّسَاءِ عَلَى النَّسَاءِ عَلَيْ و ثُلاث و رُبُاع ﴾ رانازل فرمود الله وي النَّسَاءِ عَلَيْ و تُلْاث و رُبُاع ﴾ رانازل فرمود الله وي النَّسُ و تُلاث و رُبُاع الله وي النَّسَاءِ الله وي النَّسَاءِ الله وي النَّسُ و تُلْاث و رُبُاع الله وي النَّسُ و تُلْاثُ و رُبُاع الله وي النَّسَاءِ الله وي النَّسُ و تُلْاثُ و رُبُونِ النَّهُ الله وي النَّسُ وي النَّسُول الله وي النَّسُ الله وي النَّلُ الله وي النَّسَاءِ اللهُ اللهُ اللهُ الله وي النَّسُولُ اللهُ اللهُ

﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ إِلا تَعْدِلُوا فَواحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ذَٰلِكَ أَدْنَى أَلا اللهِ تَعُولُوا ﴾ يعنى اكر قادر به برقرارى عدالت در بين زنها نيستيد بيش از يك زن نكيريد.

وَ آتُوا النَّسَاءَ صَدُفَاتِهِنَّ نِحْلَةً فَإِنْ طِيْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنبِئاً مَربِناً (۴)

۴ ـ و مهر زنان را (بطور کامل) به آنها بپردازید، پس اگر چیزی از آن را با
 رضایتشان به شما بخشیدند، از آن استفاده کنید که برای شما حلال و گوارا

١. سورة نساء، آية ١٢٧ .

﴿ وَ آتُوا النِّسٰاءَ صَدُقَاتِهِنَّ نِحْلَةً ﴾ نحله يعنى هديه داد. ﴿ فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنِيئاً مَرِيئاً ﴾ يعنى آنچه را كه زن از مهر خود به مرد بخشيد ديگر نمي تواند چيزي از آن را پس بگيرد.

وَ لاْ تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمُوٰالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيْاماً وَ ارْزُقُـوهُمْ فَـبِهَا وَ اكْشُوهُمْ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً (۵)

۵ـ و اموال خودتان را که خداوند آن را باعث پایداری زندگی تان قرار داده
 در اختیار سفیهان نگذارید و روزی (نفقه) آنها را از همان مال بدهید و
 لباس بر آنها بپوشانید و با آنها نیکو و شایسته سخن بگوئید.

ابی الجارود از امام باقر علیه دریارهٔ این آیه ﴿ وَ لا تُو تُوا السُّفَهاءَ مُوالکُم ﴾ روایت می کند که فرمود: سفهاء زنان و بچه ها هستند، وقتی مردی تشخیص دهد که همسرش و یا فرزندش سفیه و فساد انگیز است، نباید هیچیک از آنها را بر مال خودش مسلط کند، چون خدای تعالی مال را وسیله قوام زندگی او قرار داده، سپس فرمود: مراد از «قیام» معاش زندگی است. ا ﴿ وَ ارْ رُقُوهُم فِیها وَ اکْسُوهُم وَ قُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾ میفرماید: معروف آنچه که از مال و سلاح است.

#### شارب الخمر راطردكنيد

ابوبصیر از امام صادق علیه روایت میکند که فرمود: رسول خدا تیکیه فرمودند: شارب الخمر هر وقت سخنی گفت او را تصدیق نکنید و هنگامی که به خواستگاری آمد به او زن ندهید، زمانی که مریض شد به عیادتش نروید،

١. مستدرک الوسائل، ج ١٣، ص ٤٢٧ و ج ١٤، ص ١٨؛ بحارالانوار، ج ١٠٠، ص ١٤٣

هنگامی که مُرد در تشیع جنازهاش شرکت نکنید، او را دربارهٔ امانات خود امین قرار ندهید و هر کس امانتی به او بسپارد و آن امانت از بین برود خداوند عوض آن را اعطا نمی کند و در مقابل تلف شدن آن مال اجر و ثوابی به شما نمی دهد زیرا خداوند می فرماید: ﴿ وَ لا تُو تُوا السُّفَهَاءَ أَمُوا الكُمُ ﴾ و کدام سفیهی از خورندهٔ شراب سفیه تر است. ا

وَ ابْتَلُوا الْيَتَامَىٰ حَتَٰى إِذَا بَلَغُوا النَّكَاحَ فَإِنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشْداً فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ وَ لاَ تَأْكُلُوهُا إِسْرَافاً وَ بِذَاراً أَنْ يَكْبَرُوا وَ مَنْ كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِفْ وَ مَنْ كَانَ فَقَيْراً فَلْيَشْتَعْفِفْ وَ مَنْ كَانَ فَقَيْراً فَلْيَأْكُلْ بِالْمَعْرُوفِ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَ مَنْ كَانَ فَقَيْراً فَلْيَأْكُلْ بِالْمَعْرُوفِ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَ كَنْ كَانَ فَقَيْراً فَلْهِمْ أَمْوَالَهُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَ كَفَىٰ بِاللّٰهِ حَسِيباً (٦)

۵-و یتیمان را چون به حد بلوغ رسیدند امتحان کنید که اگر در آنها رشد دیدید اموالشان را به آنها بدهید و قبل از اینکه بزرگ شوند اموالشان را از روی اسراف و عجله نخورید (حیف و میل نکنید). و هر کس بی نیاز است (از برداشتن حقالزحمه) خودداری نماید، و هر کس که فقیر است به اندازهٔ متعارف (از مال یتیم حقالزحمه) بردارد، پس هنگامی که اموالشان را به آنها می دهید شاهد بگیرید اگر چه گواهی خدا برای محاسبه کافی است.

پرهيزازخوردنمال يتيم

﴿ وَ ابْتَلُوا الْيَتَامِيٰ حَتَّى إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ فَاإِنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشْداً فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوٰالَهُمْ وَ لا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافاً وَ بِذَاراً أَنْ يَكْبَرُوا﴾

هر کسی که در دست او مال پتیمی باشد جائز نیست که آن را به او تحویل بدهد تا اینکه به سن بلوغ و ازدواج برسد؛ زمانی که آن پتیم محتلم شد در

١. وسائل الشيعه، ج ٢٥، ص ٣١٢؛ بحارالانوار، ج ٧۶، ص ١٢٧؛ نورالثقلين، ج ١، ص ٢٤٣

صورت مرتکب شدن به معاصی حد بر او جاری می شود و بجا آوردن واجبات بر او واجب می گردد، و در صورت بلوغ در حضور شاهد، مال به او داده می شود و اگر کسی نمی داند که آن یتیم به بلوغ رسیده است یا نه او را با بوی زیر بغل و موی عورت امتحان می کنند که اگر مو روئیده باشد پس او به بلوغ رسیده و مالش را به او می دهند، و جائز نیست که مالش را از او باز بدارند و بگویند که او بزرگ نشده است.

﴿ وَ لا تَأْكُلُوهَا إِسْرَافاً وَ بِدَاراً أَنْ يَكْبَرُوا ﴾ اگر در دست كسى مال يتيمى باشد كه خودش غنى و ثروتمند باشد بر او حلال نيست كه از آن مال يتيم بخورد و اگر فقير باشد به مقدار نياز از آن بردارد. ١

لِلرَّجْالِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوْالِدَانِ وَ الْأَقْرَبُونَ وَ لِلنِّسَاءِ نَصِبٌ مِمَّا تَـرَكَ الْوْالِدَانِ وَ الْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْكَثْرَ نَصِيباً مَقْرُوضاً (٧)

۷ ... از برای مردان (فرزندان پسر) از آنچه پدران و مادران و خویشان از خود بجای میگذارند، سهمی است و از برای زنان (فرزندان دختر) نیز از آنچه پدران و مادران و خویشان از خود بجای میگذارند سهمی است، چه آن مال کم باشد یا زیاد، سهمی مشخص و تعیین شده است.

اين آية ﴿لِلرِّجْالِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوٰ الدانِ وَ الْاَقْرَبُونَ وَ لِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوٰ الدانِ وَ الْاَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ أَوْ كَثُرَ نَصِيباً مَفْرُوضاً ﴾ به وسيلة آية ﴿يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلاَدِكُمْ ﴾ آمنسوخ شده است.

بحارالانوار، ج ١٠٠، ص ١۶۴
 سورة نساء، أية ١١.

وَ إِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ أُولُوا الْقُرْبِيٰ وَ الْيَتَّامِيٰ وَ الْمَسْاكِينُ فَارْزُقُوهُمْ مِنْهُ وَ قُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً (٨)

۸\_و هنگام تقسیم (ارث) خویشان و یتیمان و فقیران (که ارث نمیبرند)
 حاضر باشند، چیزی از آن اموال را به آنها بدهید و با آنها نیکو و شایسته
 سخن بگوئید.

آيـة ﴿وَ إِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ أُولُـوا الْـقُرْبِيٰ وَ الْـيَتَّامِيٰ وَ الْـمَسْاكِـينُ فَارْزُقُوهُمْ مِنْهُ وَ قُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾ به وسيلة آية ﴿ يُوصِيكُمُ اللّهُ فِي أَوْلاَدِكُمْ ﴾ \ منسوخ شده است.

وَ لْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعْافاً خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا اللَّهَ وَ لْيَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً (٩)

۹ و اگر کسانی که فرزندان ضعیف و ناتوانی از خود باقی میگذارند بر
 (آینده) آنان می ترسند، پس باید از خدا بترسند و (در حق یتیمان مردم)
 سخنی استوار بگویند.

﴿ وَ لْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعْافاً خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا الله وَ لْيَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً ﴾ خداوند عزوجل مىفرمايد به يتيمان ظلم نكنيد كه آن ظلم و ستم به فرزندان شما هم مىرسد زيرا خداوند تبارك و تعالى مىفرمايد زمانى كه مردى به يتيمى ستم كند و مام او را حلال بداند بچه هايش از ستم در امان نمى مانند و به ظلمى كه پدرشان انجام داده مبتلا مىگردد، و اگر آن مرد شخصى ضالح و نيكوكار بود بچهاش در عوض نيكوكارى پدرش در امان مى ماند، و دليل بر آن فرمايش خداوند متعال ﴿ وَ نيكوكارى پدرش در امان مى ماند، و دليل بر آن فرمايش خداوند متعال ﴿ وَ نيكوكارى پدرش در امان مى ماند، و دليل بر آن فرمايش خداوند متعال ﴿ وَ

١. سورة نساء، آية ١١.

أُمَّا الْجِدَّارُ فَكَانَ لِغُلاَمَيْنِ يَتيمَيْنِ فِي الْمَدينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنْزٌ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحاً فَأَرْادَ رَبُّكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدَّهُمَا وَ يَسْتَخْرِجُاكَنزَهُمَا رَحْمَةً مَنْ رَبِّكَ ﴾ 'خداوند به خاطر فساد پدرش به يتيمى ستم نمىكند و لكن بچه را به سوى پدرش وامى گذارد كه اگر پدر صالح و نيكوكار باشد بچه را به عوض نيكوكارى پدرش حفظ مىكند.

إِنَّ اللَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوْالَ الْيَتَامَىٰ ظُلْماً إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيراً (١٠)

۱۰ کسانی که اصوال یتیمان را به ظلم و ستم میخورند، همانا (در حقیقت) آنها آتش میخورند.

حالاتخورندكانمال يتيمدر معراج

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُو الَ الْيَتَامَى ظُلُماً إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً وَ سَيَصْلَوْنَ سَعِيراً ﴾

امام صادق علی میفرماید: رسول خدا می فرمودند: هنگامی که مراشب معراج به آسمان ها بردند گروهی را دیدم که آتش در دهانشان می ریختند و از پشتشان بیرون می آمد، گفتم: ای جبرئیل اینها چه کسانی هستند؟ گفت: اینها کسانی هستند که اموال یتیم را به ظلم و ستم می خوردند. آ

يُوصبِكُمُ اللَّهُ في أَوْلاٰدِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظَّ الْأَنْتَيَيْنِ فَإِنْ كُنَّ نِسْاءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ

۱. سورهٔ کهف، آیهٔ ۸۲. و اما آن دیوار برای دو طفل یتیمی بود که در شهر زندگی میکردند و پدری صالح داشتند و زیر آن گنجی برای آن دو گذاشته بود، خدایت خواست تا به لطف خود آن اطفال به حد رشد رسند و خودشان گنج را استخراج کنند.

بحارالاتوار، ج ۷۶، ص ۲۶۷؛ وسائل الشیعه، ج ۱۷، ص ۲۴۷؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص
 ۱۷۵؛ تفسیر صافی، ج ۲، ص ۱۹۵

فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكَ وَ إِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النَّصْفُ وَ لِأَبْوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السَّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَدٌ وَ وَرِنْهُ أَبُواهُ فَلِأُمَّهِ النُّلُثُ السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنٍ آبَاؤُكُمْ وَ فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخْوَةً فَلِأُمَّهِ السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْنٍ آبَاؤُكُمْ وَ فَإِنْ كَانَ لَهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيماً أَبَنَاؤًكُمْ فِ أَبْنَاؤًكُمْ لِا تَدْرُونَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعاً فَرِيضَةً مِنَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيماً حَكِماً (١١)

وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكُ أَزُواجُكُمْ إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُنَّ وَلَدٌ فَإِنْ كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُمُ اللَّبُعُ مِمَّا تَرَكُتُمْ إِنْ اللَّبُعُ مِمَّا تَرَكُتُمْ إِنْ اللَّبُعُ مِمَّا تَرَكُتُمْ إِنْ اللَّبُعُ مِمَّا تَرَكُتُمْ مِنْ بَعْدِ وَصِيّةٍ لَلْهُ يَكُنْ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ النَّمُنُ مِمَّا تَرَكُتُمْ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ لَمْ يَكُنْ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ النَّمُنُ مِمَّا تَرَكُتُمْ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ لَمُ صُونَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يُورَثُ كَلاَلَةً أَوِ امْرَأَةٌ وَ لَهُ أَخْ أَوْ أَخْتُ فَو مُنَا لَا يُحَلِّلُهُ أَو امْرَأَةٌ وَ لَهُ أَخْ أَوْ أَخْتُ فَلَكُمُ وَلَدُ فَلِكَ فَهُمْ شَرَكًاءُ فِي النَّلُثِ فَلِكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السَّدُسُ فَإِنْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْ ذَٰلِكَ فَهُمْ شَرَكًاءُ فِي النَّلُثِ فَلَا يَكُلُلُ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السَّدُسُ فَإِنْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْ ذَٰلِكَ فَهُمْ شَرَكًاءُ فِي النَّلُثِ مِنْ اللّهِ وَ اللّهُ عَلَيْمُ مِنْ اللّهِ وَ اللّهُ عَلَيْمً مِنْ اللّهِ وَ اللّهُ عَلَيْمً مِنْ اللّهِ وَ اللّهُ عَلَيْمً عَلَيْمً وَلِكُ وَصِيّةٍ مُوسَى بِهَا أَوْ دَيْنِ غَيْرَ مُضَارٍ وَصِيّةً مِنَ اللّهِ وَ اللّهُ عَلَيْمً عَلِيمً (١٢)

11 - خداوند شماها را دربارهٔ فرزندانتان سفارش می کند که پسر دو برابر دختر ارث می برد، پس اگر فرزندان دختر بیش از دو نفر باشند دو سوم میراث از برای آنهاست، و اگریک دختر باشد نصف میراث از برای اوست، و برای هر کدام از پدر و مادر او (میّت) یک ششم میراث است، اگر (میّت) فرزند داشته باشد و اگر فرزندی نداشته باشد وارث اموالش پدر و مادر است که مادر یک سوم (و بقیّه از برای پدر است). و اگر میّت برادرانی داشته باشد پس مادر یک ششم ارث را می برد (و بقیّه از برای پدر است)، داشته باشد شماها (اینها همه) بعد از بجا آوردن وصیّت میّت و دادن بدهی او می باشد. شماها نمی دانید که کدام یک از پدران و فرزندان به حال شما سودمندتر است، این فریضه الهی است و خداوند به هر چیز دانا و آگاه است.

11\_و شما مردان نصف میراث زنانتان را به ارث می برید اگر آنها فرزنادی نداشته باشند پس اگر فرزند داشته باشند یک چهارم ارث آنها از برای شماست، بعد از بجا آوردن وصیّت او و دادن بدهیاش. زنان یک چهارم از شما ارث می برند اگر فرزنادی نداشته باشید، و اگر فرزناد داشته باشید یک هشتم از برای آنهاست بعد از بجا آوردن وصیّت و دادن بدهی تان. و اگر مردی و یا زنی کلاله (یعنی پدر و مادر فرزند نداشته و برادر و یا خواهرش از او ارث می برد) داشته باشد، هر کام از برادر و یا خواهرش از او ارث می برد) داشته باشد، هر کام از برادر و یا خواهریک ششم ارث را می برند (اگر برادران و خواهران مادری باشند) ؛ و اگر بیش از یک نفر باشند همهٔ آنها در یک سوم ارث شریک هستند، بعد از بجا آوردن وصیّت و پرداختن بدهی میّت در صورتی که به آنها ضرر نزند؛ این سفارش از جانب خداست، و خداوند دانا و بردبار است.

ارث

﴿ يُوصِيكُمُ اللّٰهُ فِي أَوْلاٰدِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الْـأَنْتَيَيْنِ ﴾ هـنگامي كه مردي بميرد و فرزنداني دختر و پسر از او بجا مانده باشد پس پسرها دو برابر دختر ارث ميبرند.

﴿ فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثامًا تَرَكَ ﴾ زمانی كه مردی بمیرد، پدر و مادر و دو دختر داشته باشد پس به هر كدام از پدر و مادرش یک ششم و به دختران یک سوم ارث می رسد، و اگر یک دختر داشته باشد پس به او نصف و به هر كدام از پدر و مادر یک ششم ارث می رسد، و باقی مانده را به پنج قسمت تقسیم می كنند كه سه قسمت آن از برای دختر و دو قسمت دیگرش از برای پدر و مادر است.

﴿ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَدٌ وَ وَرِثَهُ أَبَوٰ اهُ فَلِأُمِّهِ الثُّلُثُ ﴾ و اكر ميت فقط بدر و

مادر داشته باشد پس دو سوم ارث از برای پدر و یک سوم از برای مادر است. 

هر مِنْ بَعْدِ وَصِیّةٍ یُوصِی بِها أَوْ دَیْنٍ این تقسیم اموال در صورتی است که میت وصیت بر ادای قرضی نکرده باشد که در این صورت اول باید وصیتش را بجا بیاورند و باقیمانده را تقسیم نمایند. آنگاه امام علیه به مرد فرمودند: ﴿وَ لَكُمْ نِصْفُ ما تَرَكَ أَزُواجُكُم ﴾ پس زمانی که زنی بمیرد در صورتی که فرزندی نداشته باشد شوهر نصف اموال او را به ارث میبرد و اگر شوهری اگر آن زن فرزندی داشته باشد شوهر یک چهارم ارث میبرد ؛ و اگر شوهری بمیرد و فرزندی نداشته باشد زن یک چهارم از او ارث میبرد و اگر شوهری بمیرد و فرزندی نداشته باشد زن یک چهارم از او ارث میبرد و اگر شوهر فرزندی داشته باشد زن یک چهارم از او ارث میبرد و اگر شوهر فرزندی داشته باشد زن یک چهارم از او ارث میبرد و اگر شوهر فرزندی داشته باشد زن یک هشتم ارث میبرد.

#### حكم كلاله

﴿ وَ إِنْ كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلاَلَةً أَوِ الْمَرَأَةُ وَ لَهُ أَخُ أَوْ أَخْتُ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ ﴾ پس این كلالهٔ ا مادری كه منظور خواهر و بـرادر مــادری

۱. دربارهٔ معنای کلاله که چیست و در کجا بکار میرود از تفسیر نمونه، ج۳، ص ۲۹۶ مطلبی را می آوریم که بیانگر معنای آن می باشد در تفسیر نمونه آمده است:

در این جمله از آیه به واژه تازهای برخورد میکنیم که فقط در دو مورد از قرآن دیده میشود: یکی در آیه مورد بحث و دیگری در آخرین آیه از همین سوره نساء و آن کلمه «کلاله» است.

آنچه از کتب لغت استفاده می شود این است که «کلاله» در اصل معنی مصدری دارد و به معنی «کلال» یعنی از بین رفتن قوت و توانایی است.

ولی بعدا به خواهران و برادرانی که از شخص متوفی ارث میبرند گفته شده است و شاید تناسب آن این باشد که برادران و خواهران جزء طبقه دوم ارث هستند، و تنها با نبودن پدر و مادر و فرزند ارث میبرند، و چنین کسی که پدر و مادر و فرزندی ندارد مسلما در رنج است و قدرت و توانایی خویش را از دست داده، و لذا به آنها «کلاله» گفته می شود و «راغب» در کتاب «مفردات» می گوید: «کلاله» به کسانی گفته می شود که از متوفی ارث می برند، در حالی که پدر و مادر یا فرزند و فرزندوه او نیستند.

ولی از روایتی که از پیغمبر خدا ص نقل شده چنین استفاده می شود که «کلاله» عنوانی است برای شخصی که از دنیا رفته در حالی که نه پدر و مادری دارد و نه فرزند و هیچ مانعی ندارد که عنوان «کلاله» هم بر شخص «متوفی» اطلاق شود و هم بر «این دسته از خویشاوندان» (چنان که در کتاب

است اگر بیشتر از یک خواهر و برادر باشند یک سوم ارث را میبرند و آن ارث هم در میان برادر و خواهر به طور مساوی تقسیم میگردد، پس اگر میت برادران و خواهران پدر و مادری داشته باشد یا پدری فقط داشته باشد پس مادر میت یک ششم و پدرش پنج ششم ارث را میبرد، چون برادران و خواهران پدری جزء نانخواران پدر هستند و خرجی آنها بر پدر لازم است و آنها مادر را از گرفتن یک سوم ارث باز میدارند. ا

وَ اللاَّتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسْائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِـنْكُمْ فَـاإِنْ شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبَيُوتِ حَتَّى يَتَوَفَّاهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَـجْعَلَ اللَّـهُ لَـهُنَّ سَبِيلاً (1۵)

10 و کسانی از زنان شما که مرتکب زنا شوند چهار شاهد از مسلمانان بر آن عمل زشتشان بگیرید، پس اگر شهادت دادند آن زنان را در خانه نگه دارید تا مرگشان فرا برسد یا خداوند راهی برای آنها قرار بادهد.

﴿ وَ اللا تِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْ نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ فَإِنْ شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ حَتَّى يَتَوَفَّاهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَبْعُلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلاً ﴾ در زمان جاهليت اگر مردى با زنى زنا مى كرد آن زن را در خانه اى آنقدر محبوس مى كردند تا مى مرد سپس اين عمل با آية ٢ سورة

خود به این موضوع تصریح کرده است).

و آما اینکه چرا قرآن به جای بردن نام برادر و خواهر این تعبیر «کلاله» را انتخاب کرده؟ شاید به خاطر این است که این گونه افراد که نه پدر و مادر دارند و نه فرزندی مراقب باشند که اموال آنها به دست کسانی خواهد رسید که نشانه ناتوانی او هستند و بنا بر این پیش از آنکه دیگران از آن استفاده کنند خودشان آنها را در موارد ضروری تر و لازم تر، در راه کمک به نیازمندان و حفظ مصالح اجتماعی صرف کنند.

۱. بحآرالانوار، ج ۱۰۱، ص ۳۴۰

نور ﴿ الزُّانِيَةُ وَ الزَّانِي فَاجْلِدُواكُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمًا مِائَةَ جَلْدَةٍ ﴾ ' منسوخ شد.

إِنَّمَا التَّوْيَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِحَهْالَةٍ ثُمَّمَ يَـتُوبُونَ مِـنْ قَـربِبٍ فَأُولْئِكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيماً حَكيِماً (١٧)

وَ لَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذَبِنَ يَعْمَلُونَ السَّيُنَاتِ حَتَٰى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ فَالَ إِنِّي تُبْتُ الآَّنَ وَ لاَ الَّذَبِنَ يَمُوتُونَ وَ هُمْ كُفَّارٌ أُولَئِكَ أَعْـتَدْنَا لَـهُمْ عَـذَابــاً اَلْبِماً (١٨)

۱۷ - خداوند توبهٔ کسانی را میپذیرد که از روی جهالت کار بدی را انجام
 میدهند و سپس زود (از آن عمل بدشان) توبه میکنند، پس خداوند توبه
 آنها را میپذیرد و خداوند دانا و آگاه است.

۱۸ ـ و کسانی که اعمال زشت انجام می دهند و چون مرگشان فرا می رسد می گویند: الآن توبه کردم، برای آنها توبه نیست، و نیز کسانی که در حال کفر می میرند (توبه شان قبول نمی شود)، اینها کسانی هستند که برایشان عذابی در دناک آماده ساخته ایم.

﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ فَأُولُئِكَ يَتُوبُونَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَكِيماً ﴾ اين آيه از محكمات است.

﴿ لَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّى تُبْتُ الْآنَ ﴾

امام صادق علي مىفرمايد: در قرآن نازل شده است شخصى كه ترسيده

۱. به هر کدام از زنان و مردان زناکار صد تازبانه بزنید.

و دارای هم و غم است و مرگ را با چشم خویش ببیند و توبه کند بحالش نفعی ندارد و توبهاش پذیرفته نمی شود. ا

يَّا أَيُّهَا الَّذَيِنَ آمَنُوا لاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَرِئُوا النَّسَاءَ كَرْهاً وَ لاَ تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُوا بِبَعْضِ مَا آتَيْتُمُوهُنَّ إِلاَّ أَنْ يَأْتَهِنَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ وَ عَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَىٰ أَنْ تَكْرَهُوا شَيْناً وَ يَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْراً كَثْبِراً (١٩) وَ إِنْ أَرَدْتُمُ اسْتِيْدَالَ زَوْجٍ مَكَانَ زَوْجٍ وَ آتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنْطَاراً فَلاَ تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْناً أَ تَأْخُذُونَهُ بُهْنَاناً وَ إِثْماً مُبِيناً (٢٠)

وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَ قَدْ أَفْضَىٰ بَعْضُكُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ وَ أَخَذْنَ مِنْكُمْ مَبِثَاقاً غَليظاً (٢١)

19 ـ ای کسانی که ایمان آوردهاید، برای شما حلال نیست که از زنان به اجبار ارث ببرید، و بر آنها سنختگیری نگنید تا قسمتی از آنچه را که به آنها دادهاید (مَهر دوباره از آنها) بگیرید، مگر آنکه آشکارا عمل زشتی را انجام بدهند. و با آنها به شایستگی رفتار کنید، و اگر آنها را خوش نداشتید (فوراً از آنها جدا مشوید) چه بسا از چیزی خوشتان نباید و خداوند در همان خیر زیادی قرار میدهد.

۲۰ و اگر خواستید همسر دیگری بجای همسرتان اختیار نمائید و مال بسیاری بعنوان مهریه به او داده اید پس چیزی از آن را نگیرید، آیا برای گرفتن آن به بهتان زدن و گناه آشکار متوسل می شوید؟

۲۱\_و چگونه مَهر آنان را میگیرید در حالی که با یکدیگر تماس داشته اید و آنها (در هنگام از دواج) از شما عهد و پیمان محکمی گرفته اند.

١. بحار الانوار، ج ٣٠، ص ١٧۶؛ نور الثقلين، ج ١، ص ٢٥٨

#### ازدواجكردن عربجاهليت بازنان پدرانشان

﴿ يُا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَـنُوا لا يَـحِلُّ لَكُـمْ أَنْ تَـرِثُوا النِّسَاءَ كَـرُهاً وَ لا تَعْضُلُوهُنَّ ﴾ تَعْضُلُوهُنَّ ﴾

برای مرد حلال نیست زمانی که با زنی ازدواج کرد و آن زن مهر و ارثی را که به او داده شده را به شوهر ندهد و شوهر او را تحت فشار قرار داده و به زور بخواهد بگیرد و طلاقش هم ندهد و او را حبس کند و به آن زن بگوید آنچه را که از من گرفته ای به من بازگردان و خداوند از آن نهی فرموده است.

﴿ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ ﴾ كه در طلاق خُلع توضيح دادهايم كه اگر زن به مرد سخنانى را بگويد كه در آن صورت مرد مىتواند آنچه را كه به او داده يا بيشتر از آن را از زن بگيرد.

در روایت ابی الجارود از امام باقر الیه آمده که در معنای آیه: ﴿یا أَیه الدِینَ آمنُوا لا یَحِلُّ لَکُمْ أَنْ تَرِثُوا النِّسَاءَ کَرُها ﴾ فرموده: در جاهلیت و در اوائلی که قبائل عرب اسلام آوردند رسم چنین بود که وقتی شخصی دوستش می مرد، و زنی از او می ماند، او جامه خود را بر سر آن زن می انداخت و همین باعث می شدازدواج با آن زن را به ارث ببرد، به این معنا که این ازدواج دیگر مهریه نمی خواست، با همان مهریه ای که رفیقش او را همسر خود کرده بود همسر وی می شد، همانطوری که اگر این شخص پسر متوفی بود، هم نکاح زن پدر را ارث می برد و هم مال پدر را.

شکایت برد، که یا رسول الله شوهرم ابو قیس بن أسلب از دنیا رفت، و پسرش محصن وارث نکاح من شد، نه با من همخوابگی دارد، و نه نفقه ام را می دهد، و نه رهایم میکند که به خانواده و اهلم بپیوندم.

رسول خدا عَيَّا فرمود: تو فعلا به خانهات برگرد تا اگر خدای تعالی در باره مسألهات حکمی نازل کرد خبرت کنم، در این میان آیه شریفه: ﴿ وَ لا تَنْکِحُوا مَا نَکَحَ آبًاو کُمْ مِنَ النِّسَاءِ إِلا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ کَانَ فَاحِشَةً وَ مَقْتاً وَ سَاءَ سَبِیلاً ﴾ انازل شد و کبیته (کبیشه) به اهل خودش پیوست، این تنها کبیته (کبیشه) نبود که چنین شد، در مدینه زنانی دیگر بودند که نکاحشان به ارث رفته بود، چیزی که هست نکاح کبیته (کبیشه) را پسر شوهر ارث برده بود، که خدای تعالی این آیه را نازل کرد که: ﴿ یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا لا یَحِلُّ لَکُمْ أَنْ تَرِ ثُوا النِّسَاءَ کَرْها ﴾ آی کسانی که ایمان آورده اید، برای شما حلال نیست که از زنان به اجبار ارث ببرید.

﴿ وَ عَاشِرُ وهُنَّ بِالْمَعْرُ وفِ فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسىٰ أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَ يَجْعَلَ اللهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً ﴾ يعنى مرد به همسرش ستم مى كند پس اگر او را رها نكند و همچنان بر او ستم روا كند كه خداوند بر آن زن عطوفت و مهربانى مى نمايد و اما اگر مرد او را طلاق داده و رهايش نمايد و كس ديگرى با آن زن ازدواج نمايد پس خداوند مهربانى و اولاد به آن زن اعطا مى كند كه خداوند در آن خير زيادى قرار داده است.

و مىفرمايد: ﴿ وَ إِنْ أَرَدْتُمُ اسْتِبْدَالَ زَوْجِ مَكَانَ زَوْجٍ وَ آتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنْطَاراً فَلا تَأْخُذُونَهُ بُهْتَاناً وَ إِثْماً مُبِيناً ﴾ و آن هنگامي

١. سورهٔ نساء، آيهٔ ٢٢.

٢. وسائل الشيعه، ج ٢٠، ص ٥١٤؛ نورالثقلين، ج ١، ص ٤٥٩؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ١٩٤

که مردی از زنش کراهتی داشت خداوند نهی نموده است که بر او ستم نماید و خداوند می فرماید: ﴿وَکَیْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَیٰ بَعْضُکُمْ إِلَیٰ بَعْضِ ﴾ و افضاء همان مباشرت و نزدیکی کردن با اوست و می فرماید: ﴿وَ أَخَذْنَ مِنْكُمْ مِیثُاقاً غَلِیظاً ﴾ و میثاق سخت و محکم آن چیزی است که خداوند برای زنان از مردان شرط نموده است که یا نگهداشتن به خوبی و نیکی است یا رها کردن و طلاق دادن به خوبی و خوشی است. ا

وَ لاَ تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُمْ مِنَ النَّسْاءِ إِلاَّ مَا قَدْسَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَ مَقْتاً وَ شَاءَ سَبِيلاً (٢٢)

حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أَمَّهَا تُكُمْ وَ بَنَاتُكُمْ وَ أَخَوَاتُكُمْ وَ عَمَّاتُكُمْ وَ خَالاَتُكُمْ وَ بَنَاتُ الْأَخِ وَ بَنَاتُ الْأُخْتِ وَ أَمَّهَا تُكُمْ اللاَّنِي أَرْضَعْنَكُمْ وَ أَخَوَاتُكُمْ مِنَ اللَّي الرَّضَاعَةِ وَ أُمَّهَاتُ نِسَائِكُمْ وَ رَبَائِيُكُمْ اللاَّنِي في حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمْ اللاَّنِي وَيَحُدُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمْ اللاَّنِي وَيَحَدُّتُمْ بِهِنَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَ حَلاَئِلُ اللهِ اللهِ يَكُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَ حَلاَئِلُ اللهُ اللهٰ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

۲۲ ـ و با زنانی که پدرانتان با آنها ازدواج کردهاند ازدواج نکنید، مگر آنچه که (قبل از این حکم) انجام شده است، زیرا این کاری زشت و نفرت آور و بد راهی است.

۲۳ ـ حرام شد بر شما (ازدواج با) مادرانتان و دخترانتان و خواهـرانـتان و عمههایتان و عمههایتان و مادران عمههایتان و خواهرتان و مادران رضاعی یتان و مادران زنان و دختران زنانتان که در

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۱۹۵

دامن شما تربیت شده اند اگر با آن همسران نزدیکی کرده باشید، و اگر نزدیکی کرده باشید، و اگر نزدیکی نکرده باشید (و او را طلاق دهید) مانعی ندارد (که با دختر او ازدواج کنید). و نیز حرام شد همسران پسرانی که از صلب شما هستند و نیز حرام شد به اینکه جمع بین دو خواهر کنید مگر آنچه در گذشته (پیش از نزول این حکم) انجام داده اید، همانا خداوند بخشنده و مهربان است.

## ﴿ وَ لا تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُمْ مِنَ النِّسَاءِ إِلاٌّ مَا قَدْ سَلَفَ ﴾

عرب با زنان پدرانشان ازدواج می کردند پس زمانی که مردی دارای فرزندان زیادی می شد و آن مرد زنی داشت که مادر آن بچه ها نبود هر یک از بچه ها ادعا می کرد که آن زن، از آن اوست که خداوند ازدواج کردن با زن پدر را حرام نمود آنگاه می فرماید: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَیْکُمْ أُمَّ هَاتُکُمْ وَ بَنَاتُکُمْ وَ بَنَاتُکُمْ وَ بَنَاتُ الْأَخِ وَ بَنَاتُ الْأَخْتِ وَ أُمَّهَاتُکُمْ وَ اللَّيْتِي أَرْضَعْنَکُمْ وَ خَالاَتُکُمْ مِنَ الرَّضَاعَةِ وَ أُمَّهاتُ نِسَائِکُمْ ... ﴾ و این اللاّتِي أَرْضَعْنَکُمْ وَ أَخُواتُکُمْ مِنَ الرَّضَاعَةِ وَ أُمَّهاتُ نِسَائِکُمْ ... ﴾ و این محرمات همه اش حرام است هر چه که بالا بسرود و همچنین است دختر و خواهر، اما آنهائی که خودشان حرام بوده و دخترانشان حلال هستند عمه و خاله می باشند و همینطور مادر زن که خودش حرام و دخترش حلال می باشد خاله می باشد. ا

﴿ وَ رَبَائِبُكُمُ اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمُ ﴾ خوارج كمان مىكردند زمانى كه مردى زنى داشته باشد كه آن زن از شوهر خود داراى دخترى باشد و اين مرد او را تربيت نكرده و در خانه اش نباشد بنابراين آيه ﴿ وَ ... اللاَّتِي فِي حُجُورِكُمْ ﴾ ازدواج كردن با آن دختر حلال مى باشد. امام صادق النَّيْلِا

١. بحار الانوار، ج ١٠٠، ص ٣٤٨؛ مستدرك الوسائل، ج ١٤، ص ٣٧٤

مىفرمايد: بر آن مرد حلال نمىباشد. ا ﴿ وَ حَلاٰ يُلُ أَبْنَائِكُمُ الَّذِينَ مِنْ أَصْلاٰبِكُمْ ﴾ يعنى همسر پسرانتان.

وَ الْمُحْصَنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ إِلاَّ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ كِتَابَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَ أُحِلَّ لَكُمْ مَا وَزَاهَ ذَٰلِكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوٰ الِكُمْ مُحْصِنِهِنَ غَيْرَ مُسَافِحِهِنَ فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَا تُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ فَرِبِضَةً وَ لا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فَهِمَا تَزَاضَيْتُمْ بِهِ مِنْ بَعْدِ الْقَرِيضَةِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْماً حَكِيماً (٢٤)

۲۴ و (ازدواج) با زنان شوهردار (برای شما حرام است) مگر آنهایی را که (در جنگ با کفّار) مالک شده اید. این احکام الهی بر شماست، و امّا زنان غیر از اینها بر شما حلال است که آنها را با مال خود اختیار کنید در حالی که از راه ازدواج بگیرید نه آنکه زنا کنید، پس اگر زنانی را متعه کردید واجب است که مَهر آنها را بیردازید، و برای شما مانعی ندارد بعد از تعیین مَهر چیزی را کم و زیاد کنید همانا خداوند دانا و حکیم است.

﴿ وَ الْمُحْصَنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ إِلاَّ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ یعنی کنیز مرد که با عبدی ازدواج کرده است آنگاه مرد میخواهد با کنیزش ازدواج نماید پس باید آن کنیز و عبد را از هم جدا کند تا کنیز یک حیض یا دو حیض ببیند و رحمش پاک گردد و زمانی که رحمش پاک شد برای آن مرد حلال است که با آن کنیز ازدواج نماید.

﴿ كِتَابَ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ ﴾ يعنى حجت خداوند برشما. ﴿ وَ أُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرْاءَ ذَٰلِكُمْ أَنْ تَـبْتَغُوا بِـأَمْوٰ الِكُـمْ مُـحْصِنِينَ غَـيْرَ

کنزالدقائق، ج ۲، ص ۲۰۵؛ تفسیر بیرهان، ج ۲، ص ۲۰۱؛ نیورالشقلین، ج ۱، ص ۴۶۵؛ تفسیر صافی، ج ۲، ص ۲۱۴

**مُسٰافِحِینَ ﴾ یعنی با زنی** شوهردار که زناکار نیست به زور و ستم ازدواج کند.

امام صادق على أجل مىفرمايد: ﴿فمن استمتعتم به منهن إلى أجل مسمى فآتوهن أجورهن فريضة ﴾ اين آيه دليل بر متعه است. ا

وَ مَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طَوْلاً أَنْ يَنْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَا مَلكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ وَ اللّهُ أَعْلَمُ بِإِبِمَانِكُمْ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضِ فَانْكِحُوهُنَّ بِإِمْانِكُمْ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضِ فَانْكِحُوهُنَّ بِإِمْانِكُمْ بَعْضَكُمْ مِنْ بَعْضِ فَانْكِحُوهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ مُحْصَنَاتِ غَيْرَ فَانْكِحُوهُنَ بِالْمُعْرُوفِ مُحْصَنَاتٍ غَيْرَ مُسْافِحًاتٍ وَ لا مُتَّخِذَاتِ أَخْدَانٍ فَإِذَا أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ مُسْافِحًاتٍ وَ لا مُتَّخِذَاتٍ أَخْدَانٍ فَإِذَا أُحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ مِسْافِحًاتٍ وَ لا مُتَّخِذَاتٍ أَخْدَانٍ فَإِذَا أُحْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ مِنْ الْعَنْتَ مِنْكُمْ وَ أَنْ يَصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنَتَ مِنْكُمْ وَ أَنْ يَصْبُرُوا خَيْرٌ لَكُمْ وَ اللّهُ عَقُورٌ رَحِيمَ (٢٥)

70 - و کسانی که توانایی ازدواج با زنان با ایمان (و آزاد) را ندارند، پس می توانند با کنیزان با ایمان که مالک آنها شدهاند ازدواج کنند. و خدا به ایمانتان آگاه تر است، همگی از یک جنس هستید، پس با کنیزان مؤمنه با اذن صاحبانشان ازدواج کنید و مهرشان را به نیکی پرداخت کنید، بشرطی که پاکدامن باشند و در آشکار زناکار نباشند و در پنهانی با مردی دوستی برقرار نکنند، پس هنگامی که کنیز شوهرداری زنا داد نصف عذاب (حدّ) برقرار نکنند، پس هنگامی که کنیز شوهرداری زنا داد نصف عذاب (حدّ) زنان آزاد را دارند. این حکم ازدواج با کنیزان برای کسانی از شماست که برسند در رنج و سختی بیفتند، و اگر صبر کنید برای شما بهتر است، و خدا بخشنده و مه بان است.

﴿ وَ مَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طَوْلاً أَنْ يَنْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَا

١. بحارالانوار، ج ١٠٠، ص ٣١٤؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٢٠٤

مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾ مىفرمايد: كسى كه توانايى ازدواج كردن با زن آزاد را ندارد پس با اجازهٔ صاحب كنيز مىتواند با كنيز ازدواج كند.

﴿ وَ اللّٰهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ فَانْكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَ اللّٰهُ أَجُورَهُنَّ بِإِلْمَعْرُوفِ مُحْصَنَاتٍ غَيْرَ مُسْافِحاتٍ ﴾ مسىفرمايد: در صورتى كه آن كنيز إهل مكر وحيله و فسق و فجور و زناكار نباشد. ا

﴿ وَ لا مُتَّخِذًا تِ أَخُدًانِ ﴾ يعني با آنها دوستي نكنيد.

﴿فَإِذَا أَحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ﴾ يعنى هنگامى كه عبد و يا كنيزى زناكار باشند نصف حد آزاد بر آنها زده مى شود، پس اگر براى بار دوم و سوم و تا بار هشتم زنا كرده و يا زنا داده باشند همان نصف حد بر آنها زده مى شود و در بار هشتم كشته مى شوند.

امام صادق علیه می فرماید: همانا در بار هشتم کشته می شوند زیرا خداوند بر او رحم کرده و اجازه نداده که هم طوق بندگی (غلامی و کنیزی) و هم حد فرد آزاد بر او جمع شده و جاری شود. ۲

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا أَمُوالكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ تِنجَارَةً عَنْ تَرَاضِ مِنْكُمْ وَ لاَ تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيماً (٢٩) ٢٩ ـ اى كسانى كه ايمان آوردهايد اموالتان را به باطل (ربا) مخوريد مگر اينكه خريد و فروش حلال و با رضايت در بينتان انجام بگيرد، و خودتان را

۱. نورالثقلین، ج ۱، ص ۴۶۹

۲. بحارالانوار، ج ۷۶، ص ۸۲؛ تفسير صافي، ج ۲، ص ۲۲۳

نكشيد همانا خداوند نسبت به شما مهربان است.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَأْكُلُوا أَمْوٰالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْباطِلِ ﴾ كه صراد از باطل ربا مى باشد.

﴿ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ ﴾ يعنى خريد و فروش حلال. ﴿ وَ لاَ تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ مى فرمايد: هنگامى كه رسول خدا عَيَّنِ الله براى جنگ مى رفت بدون اينكه پيامبر دستور داده باشد افرادى تنها بر دشمن حمله مى كردند و خداوند در اين آيه نهى فرموده است كه خودشان را بدون دستور رسول خدا عَيَّن الله به كشتن بدهند. ا

إِنْ تَجْتَنِبُواكَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفَّرُ عَنْكُمْ سَيِئَاتِكُمْ وَ نُـدْخِلُكُمْ مُـدْخَلاً كَرِيماً (٣١) رَزِّنَ كَانِرُونِ

۳۱ ـ اگر از گناهان بزرگی که از آن نسهی مسیشوید دوری کسنید، گسناهان کوچکتان را میپوشانیم و شما را در جای بزرگواری وارد میکنیم.

﴿إِنْ تَجْتَنِبُواكَبُائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ ﴾ گناهان كبيره هفت تا است: كفر، كشتن نفس، عاق والدين، خوردن مال يتيم، خوردن مال ربا، فرار از جهاد، بعد از هجرت از آداب و رسم اسلامی برگشتن و رو به آداب و رسوم جاهليت آوردن ؛ و هر چه كه خداوند در قرآن به آنها وعدهٔ آتش جهنم را داده است از گناهان كبيره است. آنگاه فرمود: ﴿ نُكفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّنَاتِكُمْ وَ نُدْخِلْكُمْ مُدْخَلاً كَرِيماً ﴾ گناهان كوچكتان را میپوشانیم و شما را در جای بزرگواری وارد میكنیم.

١. تفسير صافى، ج ٢، ص ٢٢٥ ؛ كنز الدقائق، ج ٢، ص ٢٢٨

٢. بحار الانوار، ج ٧٦، ص ٢

وَ لاَ تَنَمَنَّوْا مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضِ لِلرَّجْالِ نَصبِبٌ مِمَّا اكْتَسَبُوا وَ لِلنِّسْاءِ نَصبِبٌ مِمَّا اكْتَسَبْنَ وَ سُئْلُوا اللَّهَ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّ اللَّهَ كَـٰانَ بِكُـلِّ شَـيْءٍ عَلْبِماً ۚ (٣٢)

۳۲\_آنچه راکه خداوند به وسیلهٔ آن بعضی از شما را بر بعضی دیگر برتری داده آرژو مکنید، که هریک از مرد و زن بهرهای از آنچه به دست می آورند دارند. و از فضل خدا درخواست کنید که همانا خدااوند بسر هسر چسیزی داناست.

﴿ وَ لاَ تَتَمَنَّوا مَا فَضَّلَ اللهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْضِ ﴾ مى فرمايد: براى مرد جائز نيست كه زن مرد مسلمانى و يا مالش را آرزو كند و لكن از خداوند فضلش را درخواست نمايد ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً ﴾ همانا خداوند بر هر چيزى داناست.

وَ لِكُلِّ جَعَلْنَا مَوْالِيَ مِمَّا تَرَكَ الْوْالِدَانِ وَ الْأَقْرَبُونَ وَالَّذَبِنَ عَقَدَتْ أَيْمَانُكُمْ فَآتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيداً (٣٣)

۳۳ و ما برای هر چیزی وارثانی قرار دادیم که از میراث پدران و مادران و خویشان ارث ببرند، و با کسانی که عهد و پیمان بستهاید بهرهشان را بپردازید، بدرستی که خداوند بر هر چیزی ناظر و گواه است.

﴿ وَ لِكُلِّ جَعَلْنَا مَوْ الِيَ مِمَّا تَرَكَ الْوَ الِدَانِ وَ الْأَقْرَبُونَ وَ الَّذِينَ عَقَدَتْ الْمَانُكُمْ ﴾ در زمان جاهلیت ارث را به برادر میدادند نه به خویشاوندان و به آنهائی که سوگند خورده بودند از هم ارث میبردند و به آنها که بندهای را آزاد میکردند که این آیه نازل شد ﴿ وَ أُولُوا الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَىٰ بِبَعْضٍ

### فِي كِتُابِ اللُّهِ ﴾ سورة انفال آية ٧٥ و آن را منسوخ كرد.

الرَّجْالُ قَوْامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ وَ بِمَا أَنَّفَقُوا مِنْ أَمْوْالِهِمْ فَالصَّالِخَاتُ قَانِئَاتٌ خَافِظَاتٌ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّهُ وَ اللاَّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَ اهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَ اضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلا نَشُوزَهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلا تَبْعُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِراً (٣٤)

۳۴\_ مردان سرپرست و نگهبان زنان هستند و آن به خاطر برتری است که خداوند برای بعضی نسبت به بعضی دیگر مقرر فرموده است و به خاطر انفاقهایی است که از اموالشان (به زنان) پرداخت میکنند، پس زنان صالح متواضع شوهرانشان بوده و در غیابشان از حقوق آنها (شوهران) در مقابل حقوقی که خداوند برای آنان قرار داده محافظت میکنند. و امّا در مورد زنانی که از نافرمانی آنها ترس دارید پس پند و اندرز دهید (و اگر مؤثر نشد) در بستر از آنها دوری کنید و (اگر باز مطبع نشدند) آنها را با زدن تنبیه کنید، پس اگر از شما اطاعت کردند دیگر راهی برای تعدّی (تنبیههای دیگر) آنها مجوئید، که همانا خداوند بلند مرتبه و بزرگ است.

#### زنان مطيع وناشزه

﴿ الرِّجْ الُّ قَوَّا امُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ وَ بِمَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمُوا لِهِمْ ﴾ يعنى خداوند بر مردان واجب كرده است كه بر زنان نفقه بدهند آنگاه خداوند زنان را ستايش كرده و فرمود: ﴿ فَالصَّالِحُاتُ قَانِتُاتُ حُافِظًاتُ لِلْعَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللَّهُ ﴾ يعنى زنانى كه خودشان را در زمان غياب شوهرانشان محفوظ مىدارند.

ابى الجارود از امام باقر للله الله روايت مىكندكه آن حضرت فرمود:

﴿ قَانِتُاتٌ ﴾ يعنى زنان مطيع و فرمانبردار. ا

﴿ وَ اللاّٰتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَ اهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَ اضْرِبُوهُنَّ، فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً ﴾ مى قرمايد: معناى آيه اين است كه اكر زنى خودش را در اختيار شوهرش قرار ندهد و در رختخواب او نخوابد شوهر به او مى گويد از خدا بترس و به جايگاهت برگرد كه همين موعظه است، پس اگر زن از مرد اطاعت كرد كه راه درستى رفته است و الا او را از خود براند و اگر به فراش خود برگشت كه برگشته و الا او را طورى بزند كه مورد جرح و سرخى بدن نشود و اگر زن اطاعت كرد و به اذيت و آزار شوهر نيز پرداخت كه خداوند مى فرمايد: ﴿ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلا تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ شُوهُ لَكُنيد

كه همانا موعظه كردن، از خود راندن و زدن براى آنها عذاب آورتر است ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيراً ﴾

وَ إِنْ خِفْتُمْ شِقْاقَ بَيْنِهِمْا فَابْعَثُوا حَكَماً مِنْ أَهْلِهِ وَ حَكَماً مِنْ أَهْلِهَا إِنْ يُربِدْا إِصْلاْحاً يُوفَقِ اللَّهُ بَيْنَهُمْا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلْهِماً خَبْيِراً (٣۵)

70\_و اگر از شکاف و جدایی آن دو (زن و مرد) ترس داشته باشید، پس خکمی از خانوادهٔ مرد و حکمی از خانوادهٔ زن معین کنید، اگر آن دو حکم ارادهٔ اصلاح داشته باشند، خداوند هم آنها را یاری میکند هماناکه خداوند دانا و آگاه است.

**حَكَم از براى زن ومردى كه بينشان اختلاف است** ﴿ وَ إِنْ خِفْتُمْ شِقْاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوا حَكَماً مِنْ أَهْلِهِ وَ حَكَماً مِنْ أَهْلِها﴾

١. بحارالانوار، ج ١٠٠، ص ٢٤٧

يعني به آنچه كه دو نفر در ميان آنها حكم كردند نافذ است.

﴿إِنْ يُرِيدُ الصِّلَاحاً يُوفِق اللَّهُ بَيْنَهُما ﴾ يعنى دو حكم هنگامى عادل باشند حَكَم زن بر زن وارد شده و به او بگوید: به من بگو چه در نظر دارى كه من دوست ندارم كه بدون نظر تو نظرى بدهم، در این صورت اگر زن ناشزه باشد مى گوید: هر چه را كه مال من است به من بدهد و ما را از هم جدا كنید و اگر ناشزه نباشد مى گوید خدا تو را یارى كند ما را از هم جدا نكنید بلكه نفقه مرا زیاد كند.

و حَكُّم مرد به نزد مرد رفته و به او بگوید: چه در نظر داری که من دوست ندارم بدون نظر تو نظری بدهم، پس اگر مرد ناشز بود میگوید هر چه را که به او دادهام از او بگیر و ما را از هم جدا کن که من هیچ حاجتی به او ندارم و اگر مرد ناشر نباشد میگوید خداوند پاریت کند ما را از هم جدا نکن که او بهترین مردم در نزد من است هر طور که میخواهی او را با مال من راضی گردان، آنگاه دو حَكُم با هم ملاقات كرده هر كدام ديدگاه طرفش را مىگويد و هر كدام از دو حَكم از طرفش عهد و پيمان مي گيرد كه مرا تصديق كن و رايم را قبول نما، و در آن هنگام خداوند اراده میکند که بین زن و شوهر الفت برقرار باشد، پس هنگامی که دو حَکم نظر طرف مقابلشان را بیان کردند و آن دو علم پیدا کردند که زن ناشزه است پس به او می گویند: تو دشمن خدا هستی و از شوهرت نافرمانی کردهای و تو هیچ نفقهای بر عهدهٔ او نداری و او حق دارد که با تو دشمنی کند تا به امر الهی برگردی، و اگر مرد ناشز باشد آن دو حكم به او ميگويند: تو دشمن خدا هستي و از امر الهي نافرماني نمودهاي نفقهٔ همسرت را باید بدهی و بر او وارد نشوی و اصلاً نباید او را بیبنی تا اینکه به امر خدا و کتاب الهے برگردی. زن و مردی خدمت حضرت امیرالمومنین علی الله برای حل دعوا آمدند آن حضرت یک نفر از طرف مرد و یکی هم از طرف زن به عنوان حکم انتخاب کرده و فرستاد و به آن دو فرمود آیا میدانید بین آن دو نفر (زن و شوهر) چگونه حکم کنید باید طوری حکم کنید که اگر میخواهند با هم زندگی کنند و اگر نمیخواهند از هم جدا شوند.

اگر شوهر گفت: من از او جدا نمی شوم و طلاقش هم نمی دهم. پس باید نفقه او را بدهد و حق رفتن نزد او را هم ندارد و اگر شوهر در این حال بمیرد زن از او ارث می برد و اگر زن بمیرد شوهر از آن زن ارث نمی برد، اگر زن به حکم حکمین راضی بوده و شوهر کراهت داشته باشد و اگر مرد راضی بوده و زن کراهت داشته باشد آن زن ارث نمی برد و نفقه هم به او نمی رسد لکن اگر زن بمیرد مرد از او ارث می برد تا اینکه حکم حکمین را قبول کند. ا

وَاعْبُدُوا اللَّهُ وَ لاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْناً وَ بِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً وَ بِذِي الْقُرْبِيٰ وَ الْيَتَامَىٰ وَ الْمُحَسَّالِ وَ الْصَاحِبِ بِالْجَنْبِ وَ الْصَاحِبِ بِالْجَنْبِ وَ الْمُحارِ الْجُنْبِ وَ الصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَ الْبَاكِ وَ الْمُحارِ وَ الْمُحارِ وَ الْمُحَارِ وَ الْمُحَالِ وَ مَا مَلَكَتُ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهُ لا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالاً فَخُوراً (٣٦) اللَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَ يَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخْلِ وَ يَكْتُمُونَ مَا آثَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَصْلِهِ وَ النَّاسِ فِالْبُخْلِ وَ يَكْتُمُونَ مَا آثَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَصْلِهِ وَ أَعْتَدُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً (٣٧)

Co-104/19555/

وَ الَّذَيِنَ يُنْفِقُوٰنَ أَمْوَالَهُمْ رِئَاءَ النَّاسِ وَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ لاَ بِالْيَوْمِ الأَّخِرِ وَ مَنْ يَكُن الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِيناً فَسْاءَ قَرِيناً (٣٨)

وَ مَا ذَا عَلَيْهِمْ لَوْ آمَنُوا بِاللَّهِ وَ الْيَوْمُ الأَّخِرِ وَ أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقَهُمُ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلَيْماً (٣٩)

١. بحارالانوار، ١٠١، ص ٥٥

إِنَّ اللَّهَ لاَ يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَ إِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفْهَا وَ يُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ أَجْراً عَظيماً (۴۰)

۳۶ و خداوند را عبادت کنید، و برای او شریکی قرار ندهید، و به پدر و مادر و خویشان و یتیمان و فقیران و همسایهٔ دور و نزدیک، و دوستان و همنشینان، و رهگذران و بردگانی که در مالکیت شما هستند نیکی کنید، همانا خداوند افراد متکبر و خودپسند را دوست نمی دارد.

۳۷ - آنها (متکبران) کسانی هستند که بخل می ورزند و مردم را نیز به بخل و ادار می کنند و آنچه را که خداوند از فضل خود به آنها داده کتمان می کنند. و ما برای کافران عذاب خوارکننده ای مهیّا کرده ایم.

۳۸ و آنها کسانی هستند که اموالشان را به خاطر مردم (ریا) انفاق میکنند، و به خدا و روز قیامت ایمان ندارند، و هر کسی که شیطان همنشین او باشد، همنشینی بدی (برای او)ست.

۳۹ آنها را چه می شد اگر به خدا و روز قیامت ایسمان می آوردند و از روزیای که خداوند از (نیّات) آنها آگاه است.

۴۰ همانا خداوند به اندازه ذرّه ای به کسی ستم نمیکند، و اگر عمل نبکی باشد آن را دو چندان میکند و از نزد خود مزد بزرگی (به نبکان) می دهد.
 ﴿ وَ اعْبُدُ وَ اللّٰهَ وَ لا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً وَ بِالْوٰ اللّٰهَ يَٰنِ إِحْسَاناً وَ بِدِي الْقُرْبِيٰ وَ الْبِخَارِ اللّٰهَ وَ الْمَسْاكِينِ وَ الْبِخَارِ ذِي الْقُرْبِيٰ وَ الْبِخَارِ اللّٰجُنْبِ وَ الْشَاحِبِ بِالْجَنْبِ ﴾ يعنى همسفرت را.

﴿ وَ ابْنِ السَّبِيلِ ﴾ يعنى رهكذرانى كه در مسيرشان به تو كمك مىكنند. ﴿ وَ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ يعنى زن و بچه و خادم. ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالاً فَخُوراً \* الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَ يَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخْلِ وَ يَكْتُمُونَ مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَصْلِهِ وَ أَعْتَدُنْا لِلْكَافِرِينَ عَذْاباً مُهِيناً > خداوند شخص بخيل را كافر شمرده آنگاه منافقين را ذكر كرده و مىفرمايد: ﴿وَ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوٰالَهُمْ رِثَاءَ النَّاسِ وَ لا يُومِنُونَ بِاللَّهِ وَ لا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَ مَنْ يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِيناً فَسَاءَ قَرِيناً > آنها (متكبران) كسانى هستند كه بخل مىورزند و مردم را نيز به بخل وادار مىكنند و آنچه را كه خداوند از فضل خود به آنها داده را كتمان مىكنند. و ما براى كافران عذاب خواركنندهاى مهيًا كردهايم.

و سپس مى فرمايد: ﴿ وَ مَا ذَا عَلَيْهِمْ لَوْ آمَنُوا بِاللّهِ وَ الْسَيَوْمِ الْآخِرِ وَ الْسَيَوْمِ الْآخِرِ وَ أَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقَهُمُ اللّهُ وَكَانَ اللّهُ بِهِمْ عَلِيماً ﴾ در اطاعت خداوند انفاق كنيد. اين آية ﴿ وَ اعْبُدُوا اللّهَ وَ لا أَيْنَا لِهُ لَا يَظْلِمُ مِثْقًالَ ذَرَّةٍ ﴿ عَطف بر آية ﴿ وَ اعْبُدُوا اللّهَ وَ لا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً ﴾ مى باشد.

فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَ جِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هُؤُلاَهِ شَهِيداً (۴۱) ۴۱\_پس چگونه است حال آنها هنگامی که از هر امتی گواهی بیاوریم و تو

را نيز بر آنهاگواه خواهيم آورد؟

﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنًا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ ﴾ يعني انمه المَيْكِا

﴿ وَجِئْنًا بِكَ ﴾ اي محمد

﴿عَلَىٰ هُولُاءِ شَهِيداً ﴾ يعنى بر ائمه، پس رسول خدا ﷺ شاهد بر ائمه بوده و ائمه ﷺ هم شاهد بر مردم مى باشند.

يَوْمَنِذٍ يَوَدُّ الَّذِبِنَ كَفَرُوا وَ عَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوِّى بِهِمُ الْأَرْضُ وَ لَا يَكُتُمُونَ

اللُّهَ حَديثاً (۴۲)

۴۲ ـ در آن روز آنها که کفر ورزیدند و رسول را نافرمانی کردند (آرزو میکنند) که ای کاش خاک بودند و خاکشان با زمین یکسان بود، و در آن روز سخنی را نمی توانند از خداینهان کنند.

﴿ يَوْمَئِذٍ يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ عَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بِهِمُ الْأَرْضُ وَ لَا يَكْتُمُونَ الله حَدِيثاً ﴾ مىفرمايد: كسانى كه ستم و معصيت در حق اميرالمومنين الله حَدِيثاً ﴾ مىفرمايد: كسانى كه ستم و معصيت در حق اميرالمومنين الله كردند روز قيامت آرزو مىكنند كه اى كاش زمين آنها را در آن روزى كه بر غصب خلافت آن حضرت اجتماع كرده بودند مىبلعيد و آنچه را كه پيامبر اكرم عَيَا الله دربارهٔ اميرالمومنين الله فرموده بود را كتمان نمىنمودند. ا

يَا أَيُّهَا الَّذَيِنَ آمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلاَةَ وَ أَنْتُمْ سُكَارَىٰ حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَ لَا جُنُباً إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّىٰ تَغْتَسِلُوا وَ إِنْ كُنْتُمْ مَرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعَبِداً طَيَبا فَامْسَحُوا بِوَجُوهِكُمْ وَ أَيْدِيكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُوًّا غَفُوراً (٤٣)

۴۳ - ای کسانی که ایمان آورده اید، در حال مستی (خواب) به نماز نزدیک نماز نشوید، تا بدانید که چه می گوئید، و همچنین در حال جنابت (نزدیک نماز نشوید) مگر آنکه مسافر باشید تا وقتی که غسل کنید. و اگر بیمار بودید یا در سفر و یا قضای حاجت کرده اید و یا با زنان نزدیکی نموده اید و آب برای (غسل و وضو) نیافتید پس با خاک پاکی تیمم کنید، و آن گاه صورت و دستها را با آن مسح کنید، همانا که خداوند بخشنده و آمرزنده است.

١. كنز الدقائق، ج ٢، ص ٢٥٩ ؛ تفسير صافى، ج ٢، ص ٢٤٠

### آياشخص حائض وجُنبمي توانند وارد مسجد شوند؟

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاٰةَ وَ أَنْتُمْ سُكَارِيْ حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ مراد از سكاري خواب است.

﴿ وَ لا جُنُباً إِلاُّ عَابِرِي سَبِيلِ حَتَّىٰ تَغْتَسِلُوا ﴾

از امام صادق عليه از شخص حائض و جُنب سؤال شد كه آيا مى توانند داخل مسجد بشوند يانه؟

حضرت الله فرمودند: شخص حائض و جُنب نمی توانند وارد مسجد شوند مگر زمانی که بخواهند از مسجد بگذرند زیرا خداوند می فرماید: «در حالی که جنب هستید مگر آن که رهگذر باشید تا اینکه غسل کنید» و می توانند در آنجا چیزی بگذارند ولی نمی توانند از مسجد چیزی بردارند.

راوی گوید عرض کردم: چرا میتوانند چیزی در مسجد بگذارند ولی نمیتوانند چیزی از مسجد بردارند؟

امام عليه فرمود: زيرا آنها قادر هستند بدون اينكه وارد مسجد شوند چيزى را در آنجا بگذارند و لكن قادر نيستند از داخل مسجد چيزى بردارند مگر آنكه وارد آنجا شوند پس غسل و شستشو از جنابت با آب واجب مى شود. آنگاه خداوند اجازه فرمودند در صورتى كه آب پيدا نشد تيمم با خاك بكنند و فرمودند: ﴿وَ إِنْ كُنْتُمْ جُنُباً فَاطَّهَرُوا وَ إِنْ كُنْتُمْ مَرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جُاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ أَوْ لامَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً فَامْسَحُوا بِوجُوهِكُمْ وَ أَيْدِيكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُوا فَيُوراً ﴾

١. وسائل الشبعه، ج ٢، ص ٢٠٧

٢. وسائل الشيعه، ج ٢، ص ٢١٣؛ نورالثقلين، ج ١، ص ٢٨٤

أَ لَمْ تَرَ إِلَى الَّذَيِنَ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ الْكِتَابِ يَشْتَرُونَ الضَّـلاَلَةَ وَ يُسرِيدُونَ أَنْ تَضِلُوا السَّبيلَ (۴۴)

۴۴ ـ آیا ندیدی (حال) کسانی را که بهرهای از علم کتاب به آنها داده شده است، ضلالت و گمراهی را میخرند و میخواهند که شما نیز گمراه شوید؟!

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ الْكِتَابِ يَشْتَرُونَ الضَّلاٰلَةَ ﴾ يعنى دربارة اميرالمؤمنين على الشِّلاِ كمراه شدند.

﴿ وَ يُرِيدُونَ أَنْ تَضِلُوا السَّبِيلَ ﴾ يعنى مىخواهند مردم را از ولايت اميرالمؤمنين كه همان صراط مستقيم است خارج كنند.

وَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَائِكُمْ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَلِيًّا وَكَفَىٰ بِاللَّهِ نَصِيراً (۴۵) مِنَ اللَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَ يَقُولُونَ سَمِعْنَا وَ عَصَيْنَا وَ اسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ وَ رَاعِنَا لَيًّا بِأَلْسِنْتِهِمْ وَ طَعْنَا فِي الدّينِ وَ لَوْ أَنَّهُمْ فَالُوا سَمِعْنَا وَ أَطَعْنَا وَ اسْمَعْ وَ انْظُرْنَا لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ وَ أَقْوَمَ وَ لَكِنْ لَعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلاَ قَلْبِلاً (٢٦)

۴۵ ـ و خداوند به دشمنان شما داناتر است، و کافی است که خداوند ولی شما باشد و کافی است که خداوند یاور شما باشد.

۴۶ ـ گروهی از یهود سخنان را از جای خود تحریف کرده و میگویند: شنیدیم و مخالفت کردیم و (نیز گویند) بشنو که هرگز نشنوی، (و گویند:) ما را رعایت کن، تا با زبانشان حقایق را (تحریف) کنند و به دین طعنه زنند. و اگر میگفتند: شنیدیم و اطاعت کردیم و تو نیز سخنان ما را بشنو و به حال ما بنگر (مهلت بده)، این برای آنها بهتر بود، ولکن خداوند آنها را به خاطر کفرشان از رحمت خویش دور گردانده است و لذا جز عدّهٔ کمی ایمان نمه آودند.

﴿ وَ اللّٰهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَائِكُمْ وَكَفَىٰ بِاللّٰهِ وَلِيًّا، وَكَفَىٰ بِاللّٰهِ نَـصِيراً، مِـنَ الَّذِينَ هَادُوا يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ وَ يَقُولُونَ سَمِعْنَا وَ عَصَيْنَا وَ السّمَعْ غَيْرَ مُسْمَعِ ﴾ دربارهٔ يهودنازل شده است.

إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَ يَغْفِرُ مَا دُونَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَىٰ إِثْماً عَظيماً ﴿٤٩)

۴۸ ـ خداوند کسانی را که به ای مشرک شوند را نمی بخشد و پایین تر از آن (گناه) را برای هر کس که بخواهد می بخشد، و کسی که به خدا مشرک شود (به خاطر افترایش) گناه بزرگی را مرتکب شده است.

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَ يَغْفِرُ مَا ذُونَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾ هشام گوید به امام صادق النِّلِ عرض کردم: آیا گناهان کبیره هم صورد آمرزش واقع میشود؟

فرمودند: بله. <sup>۱</sup>

أَ لَمْ تَرَ إِلَى الَّذِبِنَ يُزَكُّونَ أَنَّفُسَهُمْ بَلِ اللَّهُ يُزَكِّي مَـنْ يَشْاءُ وَ لاَ يُـظْلَمُونَ فَتيلاً (۴۹)

انْظُرْ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَكَفَىٰ بِهِ إِثْماً مُبيناً (۵۰) ۴۹\_آیا نمی بینی کسانی راکه خودشان را پاکیزه میدانند؟ بلکه خداوند هر

<sup>1.</sup> وسائل الشيعه، ج 10، ص ٣٣٧؛ نورالثقلين، ج ١، ص ٤٨٧؛ كافي، ج ٢، ص ٢٨٤

کسی راکه بخواهد پاکیزه میکند، وکمترین ستمی به کسی نمی شود. ۵۰ ببین چگونه بر خداوند دروغ می بندند، و برای آنها همین گناه آشکار کاف است.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنْفُسَهُمْ بَلِ اللَّهُ يُزَكِّي مَنْ يَشَاءُ ﴾ آنهايى كه خودشان را با عناوينى چون صديق، فاروق و ذى النورين در زمره تـزكيه شدگان مىشمردند.

﴿ وَ لا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً ﴾ به اندازهٔ پوستی که بر روی دانه ای است. و سپس به آنها می زند و می فرماید: ﴿ انْظُرْ كَیْفَ یَفْتَرُ ونَ عَلَی اللّٰهِ الْكَذِبَ وَكَفَیٰ بِهِ إِثْماً مُبِيناً ﴾ که ببین چگونه بر خداوند افتراء و دروغ بستند و آنها کسانی هستند که حق آل محمد را غصب نمودند.

أَ لَمْ تَرَ إِلَى الَّذَبِنَ أُوتُوا نَصَبِهَا مِنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَ الطَّاعُوتِ وَ يَقُولُونَ لِلَّذَبِنَ كَفَرُوا هٰؤُلاْءِ أَهْدَىٰ مِنَ الَّذَبِنَ آمَنُوا سَبِيلاً (۵۱) أُولِئِكَ الَّذَبِنَ لَعَنَهُمُ اللَّهُ وَ مَنْ يَلْعَنِ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ نَصِبراً (۵۲) أَمْ لَهُمْ نَصِبِ مِنَ الْمُلْكِ فَإِذَا لا يُؤْتُونَ النَّاسَ نَقَبِراً (۵۳) أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَىٰ مَا آثَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِبِمَ الْكِثَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ آتَيْنَاهُمْ مُلْكاً عَظِيماً (۵۴)

۵۱ آیا ندیدی کسانی را که بهره ای از کتاب به آنها داده شد چگونه به جبت و طاغوت ایمان می آورند و دربارهٔ کافران می گویند: آنها (کافران) از ایمان آورندگان به هدایت نزدیک ترند؟

۵۲ آنها کسانی هستند که خداوند از رحمت خویش دورشان ساخته است، و هر کسی را که خداوند از رحمت خویش دور گرداند هرگز یاوری

برای او نتوانی یافت.

۵۳\_آیا آنها بهرهای از حکومت دارند که اگر چنین میبود کمترین حقی را به مردم نمی دادند.

۵۴\_یا به مردم (پیامبر و مسلمانان) به خاطر فضلی که خداوند به آنها داده حسد میورزند؟ به تحقیق به آل ابراهیم کتاب و حکمت دادیم و به آنها حکومت بزرگی عنایت نمودیم.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُو تُوا نَصِيباً مِنَ الْكِتَابِ يُوْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَ الطَّاغُوتِ وَ يَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هُولُاءِ أَهْدىٰ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلاً ﴾ مىفرمايد: اين آيه دربارهٔ يهود نازل شده است هنگامي كه از مشركان عرب سؤال ميكردند و ميگفتند: دين ما جهتر است يا دين محمد؟ مشركين ميگفتند: دين شما جهتر است.

و همچنین روایت شده است که این آیه دربارهٔ کسانی که حق آل محمد است، این آیه دربارهٔ کسانی که حق آل محمد است، این خداوند متعال میفرماید: ﴿ أُولٰئِکَ الَّذِینَ لَعَنَهُمُ اللهُ وَ مَنْ یَلْعَنِ اللهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ نَصِیراً \* أُمْ لَهُمْ نَصِیبُ مِنَ الْمُلْکِ فَإِذاً لا یُـوْتُونَ النّاسَ نَقِیراً ﴾ یعنی نقطه ای که در پشت دانه ای هست آنگاه فرمود: ﴿ أَمْ یَحْسُدُونَ النّاسَ ﴾ مراد از ناس در اینجا امیرالمومنین و ائمه این المه اینها میباشند.

﴿ عَلَىٰ مَا آتَٰاهُمُ اللّٰهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ آتَيْنَاهُمْ مُلْكاً عَظِيماً ﴾ كه آن خلافت بعد از نبوت ائمه ﷺ است.

حنان كويد از امام صادق عليه ورباره اين آيه ﴿ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرُ اهِيمَ الْكِتَابَ ﴾ سؤال كردم؟

فرمود: مراد نبوت است.

عرض كردم: مراد از ﴿ وَ الْحِكْمَةَ ﴾ چيست؟ فرمود: فهم و قضاست.

عرض كردم: و مراد از ﴿ وَ آتَيْنَاهُمْ مُلْكاً عَظِيماً ﴾ چيست؟ فرمود: عبادات واجب مى باشد. ا

فَمِنْهُمْ مَنْ آمَنَ بِهِ وَ مِنْهُمْ مَنْ صَدَّ عَنْهُ وَكَفَىٰ بِجَهَنَّمَ سَعِبِراً (۵۵) إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَاراً كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَـدَّلْنَاهُمْ جُلُوداً غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيزاً حَكِيماً (۵۲)

۵۵\_پس گروهی از آنها به آن ایمان آوردند، و گروهی دیگر راه ایمان آوردن را به آن را بستند، و برای آنها شعلهٔ آتش فروزان کافی است.

۵۶-آنهایی که به آیات ماکافر شدند به زودی آنها را در آتشی می افکنیم که هر وقت پوست تن آنها بسوژه پوست دیگری بر بدنشان بروید تا عذاب را بچشند، همانا که خداوند توانا و حکیم است.

﴿ فَمِنْهُمْ مَنْ آمَنَ بِهِ ﴾ مراد اميرالمؤمنين التَّلِهِ ، سلمان، ابوذر، مقداد و عمار مي باشد.

﴿ وَ مِنْهُمْ مَنْ صَدَّ عَنْهُ ﴾ يعنى كسانى كه حق آل محمد اللَّهِ غصب كردند و كسانى كه از آنها پيروى كردند و دربارهٔ آنها اين آيه ﴿ وَ كَفَىٰ بِجَهَنَّمَ سَعِيراً ﴾ نازل شده است ؛ آنگاه خداوند متعال آنهائى را كه حق آل محمد اللَّهِ نازل شده اند بر شمرده و مىفرمايد: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآياتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَاراً ﴾ كه مراد از ﴿ الآيات ﴾ اميرالمومنين و ائمه اللَّهِ اللَّهِ اللهِ المَالِيةِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

١. كافي، ج ١، ص ٢٠٤؛ بحار الانوار، ج ٢٣، ص ٢٨٨؛ بصائر الدرجات، ص ٣٤

مىياشند. ١

﴿ كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُوداً غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾

به حضرت صادق النظيم عرض كردند: اى فرزند رسول خدا چگونه پوستها به پوست ديگرى مبدل مىشود؟

امام علیه فرمود: مانند خشتی که آن را شکسته و خاک نموده مجدداً گل کرده و آن را قالب زده خشت کنی این خشت خشت اول نیست لکن اصل هر دو یکی است. ۲

وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدُ حِلُهُمْ جَنَاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدا لَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ وَ نُدْخِلُهُمْ ظِلاَّ ظَلَيلاً (۵۷) إِنَّ اللهُ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَ إِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللهَ نِعِمًّا بَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللهَ كَانَ سَمِعاً بَصِيراً (۵۸) تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ الله نِعِمًّا بَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللهَ كَانَ سَمِعاً بَصِيراً (۵۸) يَا أَيُّهَا الله بِهِ أَنْ الله كَانَ سَمِعاً بَصِيراً (۵۸) يَا أَيُّهَا الله بِهِ أَنْ الله وَ أَطْبِعُوا الله وَ أُولِي الْأَمْوِلِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْمَيْوِ الرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْمَيْوِ الأَنْهُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْمَيْوِ الأَنْوِلِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْمَيْوِ الأَنْهُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْمَيْوِ الْآخِولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْمَيْوِ الْآخِولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْمَيْوِ الْآخِولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْمَيْوِ اللهُ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْمَيْوِ الْمُؤْمِلِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْمَيْوِ اللّهُ وَ الرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْمَيْوِلُ اللهِ وَ الْمَدُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ الْمَوْلِ إِنْ كُنْتُمْ وَلَا لَامِعُونَ الْمَالِمُولِ الْمُولِ إِنْ كُنْتُمْ وَاللهُ اللهُ وَالْمَعْلَى اللهِ وَالْمُؤْمِلَا اللهُ وَالْمُؤْمِلِهُ الْمُؤْمِلِيْ اللهُ وَالْمُؤْمِلِهُ اللهُ وَالْمُؤْمِلِهُ وَالْمُؤْمِلِيْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُهُ وَالْمُؤْمِلِهُ الْمُؤْمِلَةُ الْمُؤْمِنِهُ وَالْمُؤْمِلِهُ اللهُ الْمُؤْمِلَةُ اللهُ الْمُؤْمِنُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُومُ اللهُ اللهُومُ اللهُومُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

۵۷ آنهایی که ایمان آوردند و عمل صالح انجام دادند به زودی در بهشتی واردشان میکنیم که نهرها از زیر درختانش جاری است و در آن ابدی خواهند بود، برای آنها در بهشت همسرانی پاکیزه است و آنها را در سایههای (رحمت ابدی) جای میدهیم.

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۲۴۷

۲. بحار الانوار، ج ٨٠ ص ٢٨٨ ؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٢٤٨

۵۸\_ همانا خداوند به شما امر میکند که امانتها را به صاحبانشان برگردانید و هنگامی که بین مردم حاکم میشوید به عدالت داوری کنید. همانا خداوند پند و اندرزهای خوبی به شما میدهد، همانا که خداوند شنوا و بیناست.

09\_ای کسانی که ایمان آوردهاید، اطاعت کنید خدا را و اطاعت کنید رسول و اولی الامر (جانشینان پیامبر) را ؛ پس اگر دربارهٔ چیزی نزاع داشتید پس آن را به حکم خدا و رسول برگردانید اگر به خدا و روز قیامت ایمان دارید. این کار برای شما بهتر و عاقبتش نیکوتر خواهد بود.

آنگاه مؤمنینی را که با اقرار به ولایت آل محمد المها تقرب می جویند را ذکر میکند و می فرماید: ﴿ وَ الَّذِینَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ فَیها أَرُواجٌ مُطَهَّرَةٌ جَنَّاتٍ تَجْرِی مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِینَ فِیها أَبَداً لَهُمْ فِیها أَزُواجٌ مُطَهَّرَةٌ وَ نُدْخِلُهُمْ ظِلاً فَلِیلاً ﴾ آنگاه ائمه الها شرا مورد خطاب قرار داده و فرمود: ﴿ إِنَّ اللّهَ یَأْمُرُكُمْ أَنْ تُوَدُّوا الْأَمَانَاتِ إِلَیٰ أَهْلِها ﴾ می فرماید: خداوند بر امام واجب نموده است که امانت را به فرد بعد از خودش که خداوند بدان امر نموده بدهد و سپس به امام واجب کرده است که در میان مردم به عدل حکم کند و فرمود: ﴿ وَ إِذَا حَکَمْتُمْ بَیْنَ النّاسِ أَنْ تَحْکُمُوا بِالْعَدْلِ ﴾ سپس بر مردم اطاعت کردن از امام را واجب کرد و فرمود: ﴿ یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا اللّهُ وَ أَطِیعُوا الرّسُولَ وَ أُولِی الْأَمْرِ مِنْکُمْ ﴾ یعنی امیرالمؤمنین أطِیعُوا اللّه وَ أَطِیعُوا الرّسُولَ وَ أُولِی الْأَمْرِ مِنْکُمْ ﴾ یعنی امیرالمؤمنین الله و المی الامر می باشد.

حريز از امام صادق عليه وايت مى كند كه آيه اينجورى نازل شده است فارجعوه إلى الله و إلى الرسول و إلى أولي

## الأمرمنكم﴾.١

این آیه نازل شد.

أَ لَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ يَزْعُمُونَ اَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَ مَا أَنْزِلَ مِنْ قَيْلِكَ يُربِدُونَ أَنْ يَتَحْاكَمُوا إِلَى الطَّاعُوتِ وَ قَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكُفُرُوا بِهِ وَ يُربِدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ ضَلالاً بَعبِداً (٦٠)

۶۰ آیا نمی بینی حال آنهایی را که گمان می کنند به آنچه بر تو و به آنچه که قبل از تو نازل شده ایمان آورده اند، می خواهند برای قضاوت به نزد طاغوت بروند و در حالی که امر شده اند که به طاغوت کافر شوند و شیطان می خواهد که آنها را گمراه کند گمراهی دور (که راه نجات در آن نباشد).

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَ مَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَ قَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ ﴾

این آیه درباره زبیر بن عوام نازل شده است چون با یهودی دربارهٔ باغی نزاع داشت. زبیر گفت: آیا راضی می شوی به نزد ابن شیبه یهودی برویم؟ یهودی گفت: ای زبیر آیا حاضری پیش محمد ﷺ برویم بدین مناسبت

وَ إِذَا قَبِلَ لَهُمْ تَعْالَوْا إِلَىٰ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَ إِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُوداً (٦١)

۱۹\_و هنگامی که به آنها گفته می شود: به حکم خدا و رسول بیائید، منافقان را می بینی که (مردم را از قبول دعوت) تو مانع می گردند.

﴿ وَ إِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَىٰ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَ إِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ

١. تفسير عياشي، ج ١، ص ٢٥٢ ؛ بحارالانوار، ج ٢٣، ص ٢٨٥

الْمُنْافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُوداً ﴾ تمام اين آيه دربارهٔ دشمنان آل محمد اللهَيْا ميباشد. ا

فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصبِبَةً بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدبِهِمْ ثُمَّ جَاؤُكَ يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلاَّ إِحْسَاناً وَ تَوْفهِقاً (٦٢)

أُولَٰئِكَ الَّذَبِنَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فَي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَ قُلْ لَهُمْ فَي أَنْفُسِهِمْ قَوْلاً بَلبِغاً (٦٣)

۶۲\_پس چگونه می شود (به خاطر اعمالشان) هنگامی که به مصیبتی گرفتار می شوند؟ سپس به نزد تو آمده و به خدا سوگند می خورند که قصد ما (از رفتن به نزد طاغوت برای داوری) جز احسان و توافق (بسرای حل نزاع) نبود!

۶۳\_آنها کسانی هستند که خداوند آنچه را که در دل دارند را می داند، پس (ای رسول از عقاب) آنها دوری کن و نصیحتشان نما و با گفتاری دلنشین به آنها متذکر شو.

﴿ فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاوُكَ يَحْلِفُونَ بِاللهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلا إِحْسَاناً وَ تَوْفِيقاً ﴾

این آیه از آیاتی است که تاویلش بعد از تنزیل میباشد همینکه در قیامت فاسقین زنده شدند برای پیامبر به دروغ قسم میخورند که ما خلافت را از امیرالمؤمنین برگردانیدیم قصدمان فقط احسان و توفیق بود.

و شاهدِ اینکه راجع به قیامت است روایت ابن ابی عمیر است از حضرت صادق النظر و از امام باقر النظر که فرمودند: بخدا قسم مصیبت عبارت از آن

١. تفسير صافى، ج ٢، ص ٢٤٢ ؛ بحارالانوار، ج ٩، ص ١٩٤

است كه فاسقين را عذابي فرا گيرد در كنار حوض كوثر براي آنكه خداوند مى فرمايد ﴿ فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ ﴾ اسپس خداوند فرمود: ﴿ أُولِئِكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ الله مُا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ يعنى كسى كه در دنيا با حضرت على الله الله منى ورزيد.

﴿ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَ عِظْهُمْ وَ قُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ قَوْلاً بَلِيغاً ﴾ يعنى حجت را به آنها برسان و عاقبت امرشان به روز قيامت مىماند. ٢ ﴿ وَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللّهِ ﴾ يعنى به امر الهي.

وَ مَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ إِلاَّ لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللّٰهِ وَ لَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاؤُكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللّٰهَ وَ اسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللّٰهَ تَوْاباً رَحِيماً (٦٢) فَلاْ وَ رَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِدُوا في أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ وَ يُسَلِّمُوا نَسْلِهماً (٦٥) وَ لَوْ أَنّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ أَوِ اخْرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ مَا فَعَلُوهُ إِلاَّ قَلْبِلْ مِنْهُمْ وَ لَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ وَ أَشَدَّ تَشْبِتاً (٦٦) وَ إِذَا لاَتَيْنَاهُمْ مِنْ لَدُنَّا أَجْراً عَظْبِماً (٦٧) وَ إِذَا لاَتَيْنَاهُمْ صِرَاطاً مُشْتَقْبِماً (٦٧)

۶۴ ما هیچ رسولی نفرستادیم مگر اینکه به اذن خدا از او اطاعت کنند. و اگر هنگامی که بر خودشان ستم می کردند به نزد تو می آمدند و از خداوند طلب مغفرت می کردند و رسول هم برای آنها طلب آمرزش می کرد، و خداوند را توبه پذیر و مهربان می یافتند.

تفسیر برهان، ج ۲، ص ۲۶۷؛ بحارالانوار، ج ۹، ص ۱۶۴
 ۲۶۷ می ۲۶۷

۲. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۲۶۷

۶۵ به پروردگارت سوگند که آنها ایمان نخواهند آورد، مگر تــو را بــرای نزاعشان به داوری میطلبند و سپس بـعد از داوری تــو در دل خــودشان احساس ناراحتی نکنند، کاملاً تسلیم (داوری تو) باشند.

98\_و اگر ما برای آنها می نوشتیم (دستور می دادیم) همدیگر را بکشید یا از دیار خود بیرون بروید عدّهٔ کمی از آن امر پیروی می کردند، و اگر پندهایی که به آنها داده می شد عمل می کردند برایشان بهتر بود.

۶۷ در آن صورت اجری (پاداشی) بزرگ به آنها عطا می کردیم.

۶۸ و آنها را به راه راست هدایت می کردیم.

﴿ وَ لَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاوُّكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَ ﴾

زراره از امام باقر على روايت مى كند كه آيه اينچنين نازل شده است ﴿ وَ لَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جُاؤُكَ يا على فَاسْتَغْفَرُوا الله وَ اسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَ جَدُوا الله تَوْاباً رَحِيماً ﴾. الرَّسُولُ لَوَ جَدُوا الله تَوْاباً رَحِيماً ﴾. ا

سپس فرمود: ﴿فَلاْ وَ رَبِّكَ لاْ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ ﴾ اي على ﴿فِيمًا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾ يعني در آن چيزهائي كه با هم عهد و پيمان ميبندند خلافت را از تو غصب نمايند.

﴿ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجاً مِمَّا قَضَيْتَ﴾

یعنی ای محمد آنها در میان خودشان از زبان تو بر داوری تو بر ولایت علی هیچ حرجی احساس نکنند.

ُ ﴿ وَ يُسَلِّمُوا تَسْلِيماً ﴾ و كاملاً تسليم على النَّا ِ باشند. ٢ ﴿ وَ لَوْ أَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ -تا - وَ لَـهَدَيْنَاهُمْ صِـرًا طـاً

١. بحارالانوار، ج ٣١، ص ٥٧٥

٢. بحار الانوار، ج ٣١، ص ٥٧٥ و ج ٩٢، ٩٢ ؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٢٤٧

## مُسْتَقِيماً ﴾ از محكمات است.

وَ مَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَ الرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذَبِنَ أَنَّعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَ الصَّدِّيقِينَ وَ الشُّهَذَاءِ وَ الصَّالِحِينَ وَ حَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً (٦٩)

۶۹ و هر کس از خدا و رسول اطاعت کند، پس همنشین کسانی خواهد بود که خداوند به آنها لطف فرموده (یعنی) از پیامبران و صدیقان و شهیدان و صالحان، که آنها رفیقانی نیکو هستند.

﴿ وَ مَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَ الرَّسُولَ فَأُولَٰئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِـنَ النَّبِيِّينَ وَ الصَّالِحِينَ وَ حَسُنَ أُولَٰئِكَ رَفِيقاً ﴾ النَّبِيِّينَ وَ الصَّالِحِينَ وَ حَسُنَ أُولَٰئِكَ رَفِيقاً ﴾

مراد از ﴿ النَّبِيِّينَ ﴾ رسول خدا عَلَيْهُ

﴿ وَ الصِّدِّ يَقِينَ ﴾ على النَّا إِ

﴿ وَ الشُّهَدَاءِ ﴾ حسن و حسين عَالَمُا اللهُ

﴿ وَ الصَّالِحِينَ ﴾ ائمه المَّلِكُ

﴿ وَ حَسُنَ أُولٰئِكَ رَفِيقاً ﴾ قائم آل محمد اللَّهِ مَي باشند. ا

يًا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ فَانْفِرُوا ثُبَاتٍ أَوِ انْفِرُوا جَمْبِعاً (٧١) وَ إِنَّ مِنْكُمْ لَمَنْ لَيَبَطَّنَنَّ فَإِنْ أَصْابَتْكُمْ مُصِيبَةٌ فَالَ قَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيَّ إِذْ لَمْ أَكُنْ مَعَهُمْ شَهِيداً (٧٢)

۷۱ ــ ای کسانی که ایمان آوردهاید خودتان را در برابر دشمن آماده کنید و با دستههای گوناگون و یا با هم (برای جهاد) بیرون روید.

۷۲ و بدرستی که گروهی (منافق) در صیان شسما هستند کسه شسماها را

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۲۷۷

(نسبت به جنگ) سست عقیده میکنند، اگر برای شما گرفتاری پیش آید میگویند: خدا به ما عنایت فرمود که با آنها نبودیم تا شاهد گرفتاری آنها

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ فَانْفِرُوا ثُبَاتٍ أَوِ انْفِرُوا جَمِيعاً وَ إِنَّ مِنْكُمْ لَمَنْ لَيُبَطِّئَنَّ فَإِنْ أَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيَّ إِذْ لَمْ أَكُنْ مَعَهُمْ شَهِيداً ﴾

امام صادق علیه می فرماید: به خدا سوگند اگر اهل شرق و غرب این کلمه را بگویند از ایمان خارج می باشند و لکن خداوند آنها را بنا به اقرارشان مومنین نامیده است. ۱

وَ مَا لَكُمْ لاَ تُقَاتِلُونَ في سَبِيلِ اللَّهِ وَ الْمُشْتَضْعَفَيِنَ مِنَ الرَّجَالِ وَ النَّسْاءِ وَ الْوِلْدَانِ اللَّدِينَ يَقُولُونَ رَبِّنَا أَخْرِجُنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَ اجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا وَ اجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيراً (٧٥)

الَّذِينَ آمَنُوا يُفْاتِلُونَ في سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُفْاتِلُونَ في سَبِيلِ الطَّاغُوتِ فَقْاتِلُوا أَوْلِيْاءَ الشَّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفاً (٧٦)

۷۴ کسانی که زندگانی دنیا را به آخرت فروخته اند باید در راه خدا جهاد کنند و هر کس در راه خدا جهاد کند و کشته شود یا پیروز شود، بـزودی یاداش بزرگی به او خواهیم داد.

۷۵ و چرا شماها در راه (آزادی) گروهی ناتوان از مردان و زنان و کودکان

که (اسیر ظلم کفارند) در راه خدا جهاد نمیکنید؟ همانهائی که میگویند: پروردگارا ما را از این شهری که مردمش ستمکارند بیرون ببر و از سوی خود برای ما یار و یاوری معین فرما.

۷۶\_ آنهایی که ایمان دارند در راه خدا جهاد میکنند، و آنهایی کنه کنافر هستند در راه طاغوت جهاد میکنند، پس شما با یاوران شیطان جهاد کنید که همانا مکر و حیلهٔ شیطان بسیار ضعیف است.

﴿ فَلْيُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَشْرُونَ الْحَيْاةَ الدُّنْيَا بِالْآخِرَةِ ﴾ يعنى كساني كه زندكي دنيا را در مقابل آخرت مي فروشند.

﴿ وَ مَا لَكُمْ لَا تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَ الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجْالِ وَ النِّسَاءِ وَ الْوِلْدَانِ ﴾ شما را چه شده است که در راه خدا جهاد نمی کنید که مستضعفان از مردان و زنان و بچه ها در مکه مورد اذیت و آزار هستند پس جهاد کنید و رهایشان نمائید و آنها می گویند: ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هٰذِهِ الْقَرْیَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَ اجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْکَ وَلِيًّا وَ اجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْکَ نَصِيراً لَلْهُ مِنْ لَدُنْکَ وَلِيًّا وَ اجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْکَ نَصِيراً لَلْهُ مِنْ لَدُنْکَ نَصِيراً لَلْهُ مِنْ لَدُنْکَ نَصِيراً لَلْهُ مِنْ لَدُنْکَ نَصِيراً لَلْهُ مِنْ لَدُنْکَ فِي اللهِ مِنْ لَدُنْکَ وَلِيًّا وَ اجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْکَ نَصِيراً لَلْهُ مِنْ لَدُنْکَ نَصِيراً لَلْهُ مِنْ لَدُنْکَ نَصِيراً لَيْنَا مِنْ لَدُنْکَ فِي اللّهِ مِنْ لَدُنْکَ فَا مِنْ لَدُنْکَ وَلِيّا وَ اجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْکَ فَا مِنْ لَاللّهِ مِنْ لَمُنْوا ﴾ يعنی مومنين از باران بيامبر ﷺ

﴿ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَ الَّذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاعُوبَ فِي سَبِيلِ الطَّاعُوبَ اللهِ اللهِ وَ اللَّهِ عَلَى الطَّاعُوبَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُواللهُ اللهُ ال

أَ لَمْ تَرَ إِلَى الَّذَبِنَ قَبِلَ لَهُمْ كُفُّوا أَيْدِيَكُمْ وَ أَقَبِمُوا الصَّلاَةَ وَ آتُوا الزَّكَاةَ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِثَالُ إِذَا فَربِقَ مِنْهُمْ يَخْشَوْنَ النَّاسَ كَخَشْيَةِ اللهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةً وَ قَالُوا رَبِّنَا لِمَ كَتَبْتَ عَلَيْنَا الْقِتَالَ لَوْ لا أَخَّرْتَنَا إلى أَجَلٍ قَربِبٍ قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا

تفسیر برهان، ج ۲، ص ۲۷۹

قَلبِلٌ وَ الأَخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ اتَّقَىٰ وَ لاٰ تُظْلَمُونَ فَتبِلا (٧٧)

أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَ لَوْكُنْتُمْ في بُرُوجٍ مُشْيَّدَةٍ وَ إِنْ تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هٰذِهِ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَ إِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّنَةٌ يَقُولُوا هٰذِهِ مِنْ عِنْدِكَ قُلْ كُلِّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ فَمَا لِهٰؤُلاْءِ الْقَوْمِ لاَ يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ۚ (٧٨)

مَا أَصْابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ وَ مَا أَصْـابَكَ مِـنْ سَـبَئَةٍ فَـمِنْ نَـفْسِكَ وَ أَرْسَلْنَاكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيداً (٧٩)

۷۷ آیا ندیدی کسانی را که (در مکه) به آنها گفته شد: دست از جهاد بردارید و نماز بیا دارید و زکات بپردازید ؛ پس هنگامی که (در مدینه) جهاد بر آنها نوشته شد گروهی از آنها از مردم می ترسند همچنانکه از خدا می ترسند همچنانکه از خدا می ترسند یا بیشتر از آن، و گفتند: پروردگارا برای چه جهاد را برای ما نوشته ای؟ چرا آن (عمر ما) را تا اجل (طبیعی) به تأخیر نینداختی؟ بگو: زندگانی دنیا کم است و جهان آخرت برای هر کسی که پرهیزگار باشد بهتر است، و به اندازهٔ ذرّه ای به شما ستم نخواهد شد.

۷۸ هر کجا که باشید مرگ شما را در بر میگیرد اگر چه در کاخهای بسیار محکم. و اگر به آنها (منافقان) خوشی و نعمتی برسد میگویند: این از جانب توست! بگو: جانب خداست، و اگر سینهای برسد میگویند: این از جانب توست! بگو: همه از جانب خدا است. چرااین گروه (جاهل) حاضر به پذیرش سخن حق نیستند.

۷۹-آنچه از حسنه و نیکی به تو می رسد از جانب خداست و آنچه از سیئه و بدی به تو می رسد از جانب توست، و ما تو را به رسالت برای مردم فرستادیم، و گواهی خدا در این باره کافی است.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّوا أَيْدِيَكُمْ وَ أَقِيمُوا الصَّلاةَ وَ آتُـوا

### الزَّكَاةَ﴾

این آیه قبل از هجرت در مکه نازل شده است و هنگامی که رسول خدا عَیْمُونُهُ به مدینه هجرت کردند جنگ کردن بر رسول خدا واجب شده و این آیه نسخ شده است، یاران پیامبر از نازل شدن آیهٔ قتال اظهار نارضایتی کردند پس خداوند این آیه ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَی الَّذِینَ قِیلَ لَهُمْ بمکة کُفُّوا أَیْدِیکُمْ ﴾ نازل کرد زیرا آنها در مکه از رسول خدا عَیْمُوا الصَّلاٰة وَ آتُوا الزَّکاة ﴾ نازل شد و که این آیه ﴿ کُفُّوا أَیْدِیکُمْ وَ أَقِیمُوا الصَّلاٰة وَ آتُوا الزَّکاة ﴾ نازل شد و هنگامی که در مدینه جنگ کردن با مشرکین بر آنها واجب شد گفتند: ﴿ قَالُوا ای محمد بگو: ﴿ مَتَاعُ الدُّنْیا قَلِیلٌ وَ الْآخِرَةُ خَیْرٌ لِمَنِ اتَّقیٰ وَ لاٰ تُظلَمُونَ ای محمد بگو: ﴿ مَتَاعُ الدُّنْیا قَلِیلٌ وَ الْآخِرَةُ خَیْرٌ لِمَنِ اتَّقیٰ وَ لاٰ تُظلَمُونَ فَی محمد بگو: ﴿ مَتَاعُ الدُّنْیا قَلِیلٌ وَ الْآخِرَةُ خَیْرٌ لِمَنِ اتَّقیٰ وَ لاٰ تُظلَمُونَ فَی محمد بگو: ﴿ مَتَاعُ الدُّنْیا قَلِیلٌ وَ الْآخِرَةُ خَیْرٌ لِمَنِ اتَّقیٰ وَ لاٰ تُظلَمُونَ فَی اللهٔ وَ اللَّهُ مِن اللهٔ مَا مَد کسی که پرهیزگار فَی اللهٔ و باشد بهتر است، و به اندازهٔ ذرّه ای به شما ستم نخواهد شد.

﴿فتيل ﴾ پوست روى دانه را گويند.

سپس فرمود: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكْكُمُ الْمَوْتُ وَ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُـرُوجٍ مُشَيَّدَةٍ ﴾ يعنى تاريكى هاى سهكانه كه مشيمه و رحم و بطن مى باشد. \

﴿ وَ إِنْ تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُوا هٰذِهِ مِنْ عِنْدِ اللّهِ وَ إِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ يَقُولُوا هٰذِهِ مِنْ عِنْدِ اللهِ ﴾ يعنى حسنات وسيئات سپس يَقُولُوا هٰذِهِ مِنْ عِنْدِ اللهِ ﴾ يعنى حسنات وسيئات سپس در آخر فرمود: ﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللهِ وَ مَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ اللهِ وَ مَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ اللهِ وَ مَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ اللهِ وَ مَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ اللهِ وَ مَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ وَمِنْ اللهِ وَ مَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ اللهِ مِنْ اللهِ وَ مَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ اللهِ وَ مَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ مَا أَصَابَكَ مِنْ سَيْئَةٍ وَاللهِ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ مَا أَصَابَكَ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ

این امر برای عدهای از علما مشتبه شده و گفتند: خداوند می فرماید اگر کار

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۲۸۱

حسنه ای انجام دادند می گویند که آن از جانب خداوند است و اگر مرتکب گناهی شدند می گویند این از جانب خود شماست ؛ بگو همهٔ حسنات و سیئات از جانب خداوند است سپس در آخر آیهٔ دیگر می فرماید: ﴿مَا أَصَابَکَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنْ نَفْسِکَ ﴾ هر کار نیکی که انجام می دهید از جانب خداوند و هر گناهی که مرتکب می شوید از سوی انجام می دهید از جانب خداوند و هر گناهی که مرتکب می شوید از سوی خودتان است، این چگونه امکان دارد و این دو آیه چگونه با هم جمع می گردد؟ در جواب آن ایراد از صادقین الله نقل شده که می گویند: حسنات در قرآن بر دو وجه است، از حسناتی که خداوند از خداوند نقل می کند صحت، سلامتی، امنیت و وسعت رزق است که خداوند از آنها به حسنات نام می برد ؛ و می فرماید: اگر سیئه ای به شما برسد که مراد همان مرض، ترس، گرسنگی و سختی است. ﴿ یَطَیّ رُوا بِمُوسیٰ وَ مَنْ مَعَهُ ﴾ اهمان مرض، ترس، گرسنگی و سختی است. ﴿ یَطَیّ رُوا بِمُوسیٰ وَ مَنْ مَعَهُ ﴾ انها را شمات می کردند.

و وجه دوم از حسنات یعنی کارهای بندگان و آن فرمایش الهی است که میفرماید: ﴿ مَنْ جُاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ ۲ هر کس عمل حسنهای انجام بدهد ده برابر آن ثواب دارد.

و همچنین سیئات بر دو وجه است یک قسم از سیئات ترس و گرسنگی و سختی که آن را در فرمایش خداوند که میفرماید: اگر بدیی به آنها میرسید موسی و همراهانشان را بدشگون میدانستند، ذکر کردیم ؛ و عقوبات گناهان را که خداوند از آن سیئات نام میبرد و وجه دوم از سیئات است یعنی اعمال

١. سورة انعام، آية ١٣١.

٢. سورة انعام، آية ١۶٠ .

بندگانی که خداوند به خاطر آن اعمال و رفتار عقوبت میکند و میفرماید: ﴿
وَ مَنْ جُاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ ﴾ اهر کس مرتکب گناهی شود با صورت به آتش جهنم انداخته میشود.

و مىفرمايد: ﴿قُلْ كُلُّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ ﴾ بكو همهٔ آنها از جانب خداست يعنى صحت و عافيت و وسعت رزق و سيئاتى كه عقوبات گناهان است همه از جانب خداست. ٢

وَ يَقُولُونَ طَاعَةً فَإِذَا بَرَزُوا مِنْ عِنْدِكَ بَيَّتَ طَائِفَةً مِنْهُمْ غَيْرَ الَّذِي تَقُولُ وَ اللّهُ يَكُثُبُ مَا يُبَيِّتُونَ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَ تَوَكَّلْ عَلَى اللّهِ وَكَفَىٰ بِاللّهِ وَكَبِلاً (٨١) ١٨ـو آنها (منافقان) در نزدتو می گویند: ما اطاعت می کنیم، پس هنگامی که از نزدتو دور می شوند بر خلاف گفته های تو جلسات شبانه تشکیل می دهند، و خداوند گفته های شبانهٔ آنها را می نویسد. پس از آنها روی بگردان و به خدا اعتماد کن، که کفایت می کند که تنها خداوند یار و نگهبان

١. سورة نمل، آية ٩٠.

٢. بحار الانوار، ج ٥، ص ٢٠١؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٢٨٢

تو باشد.

خداوند گفتهٔ منافقین را حکایت کرده و می فرماید: ﴿ وَ يَقُولُونَ طَاعَةُ فَإِذَا بَرَزُوا مِنْ عِنْدِکَ بَيَّتَ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ غَيْرَ الَّذِي تَقُولُ وَ اللَّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونَ ﴾ يعنى تبديل مى كنند ﴿ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَ تَوَكَّلْ عَلَى اللهِ وَ كَفَىٰ بِاللهِ وَ كَفَىٰ

وَ إِذَا جُاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَ لَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَ إِلىٰ أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذَيِنَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَ لَوْ لاَ فَصْلُ اللَّهِ عَـلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ لاَتَّبَعْتُمُ الشَّيْطَانَ إلاَّ فَليلاً (٨٣)

۸۳ هنگامی که خیری از امنیت با ترس به آنها (منافقان) برسد آن را شایع می کنند، که اگر آن را به رسول و به صاحبان امر که از خودشان هستند گزارش بدهند آنها از اصل مسئله آگاه می گردند. و اگر فضل و رحمت الهی شامل حال شما نبود همه گی به جز عدّهٔ کمی از شیطان پیروی می کردید.

﴿ وَ إِذَا جُاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ ﴾ يعني خبر به آن ميدهند.

﴿ وَ لَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَ إِلَىٰ أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ ﴾ يعنى اميرالمومنين عِهْرًا

﴿لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ يعنى كسانى از آنها كه مى دانند. الله ﴿ وَ لَوْ لَا فَصْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ ﴾ مراد از «فضل» رسول خدا سَيَّا اللهِ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ ﴾ مراد از «فضل» رسول خدا سَيَّا اللهِ و «رحمت» امير المومنين عليَّة مى باشند. الم

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۲۸۵

۲. بحارالانوار، ج ۹، ص ۱۹۴

مَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُنْ لَهُ نَصِيبٌ مِنْهَا وَ مَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً سَيِّئَةً يَكُنْ لَهُ كِفْلٌ مِنْهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقبِتاً (٨٥)

۸۵ هر کس پایه گذار عمل نیکی شود بهرهای از آن میبرد، و هر کس پایه گذار کار بدی گردد نیز بهرهای از آن میبرد، و خداوند بر هر چیز قادر و تواناست.

# ﴿ وَ مَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً سَيِّئَةً يَكُنْ لَهُ كِفْلٌ مِنْهَا ﴾

و هر کس که پایه گذار عمل سیئه و زشتی شود ضامن آن ظلم میباشد و هر شخصی که بدان سیئه عمل کند و گناهش برای او نیز نوشته می شود.

﴿ وَكُانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقِيتاً ﴾ يعنى خداوند بر هر چيزى قـادر و توانا بود. ا

وَ إِذَا حُيِّيتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسيباً (٨٦)

۸۶ هر گاه به شما تحیّت گفتند شما نیز بهتر از آن به آنها تحیّت و سلام بگوئید یا همانند آن، بدرستی که خداوند به حساب همه چیز رسیدگی میکند.

﴿وَ إِذَا حُبِّيتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيباً ﴾ كه مراد از ﴿أو ردوها ﴾ سلام و غير آن از نيكى و خـوبى مىباشد. ٢

١. تفسير برهان، ج ٢، ص ٢٩٠ ؛ كنز الدقائق، ج ٢، ص ٥٥٤

۲. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۲۹۰

اللُّهُ لاَ إِلٰهَ إِلاُّ هُوَ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ لاَ رَيْبَ فَهِهِ وَ مَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ حَديثاً (٨٧)

فَمَا لَكُمْ فِي الْمُنَافِقِينَ فِئتَيْنِ وَ اللَّهُ أَرْ كَسَهُمْ بِمَا كَسَبُوا أَثْرِ بِدُونَ أَنْ تَهُدُوا مَنْ أَضَلَّ اللَّهُ وَ مَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلاً (٨٨)

۸۷ خداوند که خدایی جز او نیست، یقیناً همهٔ شما را در روز قیامت که هیچ شکی در آن نیست - جمع میکند. و چه کسی است که از خداوند راستگوتر باشد؟

۸۸ چرا دربارهٔ منافقین دو گروه شده اید؟ با آنکه خداوند آنها را بکیفر اعمال بدشان (به حکم گفار) بازگرداند، آیا می خواهید کسی را که خداوند گمراهشان کرده هدایت کنید؟ و هر کسی را که خداوند گمراه کند هرگز راه هدایتی برای او نخواهی یافت.

﴿ اللَّهُ لا إِلٰهَ إِلا هُوَ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلىٰ يَوْمِ الْقِيامَةِ لا رَيْبَ فِيهِ \_ إلى قوله \_ فَلَلُ تَجِدَ لَهُ سَبِيلاً ﴾ اين دو آيه از محكمات است.

وَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوْاءً فَلاْ تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ أَوْلِيَاءَ حَتَٰى يُهَاجِرُوا في سَبيلِ اللَّهِ فَاإِنْ تَوَلَّوْا فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَ لاْ تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ وَلِيًّا وَ لاٰنَصِيراً (٨٩)

إِلاَّ الَّذَبِنَ يَصِلُونَ إِلَىٰ قَـوْمِ بَـيْنَكُمْ وَ بَـيْنَهُمْ مَـبِثَاقٌ أَوْ جُـاؤُكُـمْ حَـصِرَتْ صُدُورُهُمْ أَنْ يُقْاتِلُوكُمْ أَوْ يُقَاتِلُوا قَوْمَهُمْ وَ لَوْ شَـاءَ اللَّـهُ لَسَـلَطَهُمْ عَـلَيْكُمْ فَلَقَاتَلُوكُمْ فَإِنِ اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ وَ أَلْقَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللَّـهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلاً (٩٠) سورةنساء ٢٥

۸۹ (کافران) آرزو میکنند که شما هم مانند آنها کافر شوید، و با هم (در کفر) مساوی باشید. پس از میان آنها دوستی نگیرید مگر اینکه در راه خدا هجرت (تویه) کنند، و اگر از این کار سر تافتند هر کجا که آنها را یافتید بکشید و از آنها یاور و دوستی اختیار نکنید.

۹۰ مگر کسانی که با همپیمانان شما عهد و پیمانی بسته اند و یا آنهایی که از جنگ با شما و یا با قوم خودشان ناتوان هستند، و اگر خدا بخواهد آنها را بر شما مسلط می کند تا با شما جنگ کنند، پس اگر از شما کناره گرفتند و با شما نجنگیدند و به شما پیشنهاد صلح دادند، خداوند به شما اذن تعرض به آنها را نداده است.

### قبيلة اشجع

﴿ وَدُّوا لَوْ تَكُفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاءً فَلاَ تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ أَوْلِيَاءَ حَتَّى يُهَاجِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَحُذُوهُمْ وَ اقْتُلُوهُمْ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَ لاَ تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ وَلِيَّا وَ لاَ نَصِيراً ﴾

این آیه در شان قبیله اشجع و بنی ضمره نازل شده و یکی از اخبار این دو قبیله این است که وقتی رسول خدا می از اخبار این دو قبیله این است که وقتی رسول خدا می این دو قبیله عبور کرد و قبلا آن جناب با قبیله بنی شد، از نزدیکی سرزمین این دو قبیله عبور کرد و قبلا آن جناب با قبیله بنی ضمره صلح کرده، قراردادی رد و بدل کرده بود، اصحاب رسول خدا می عرضه داشتند: اینجانزدیکیهای سرزمین بنو ضمره است و ما بیم آن داریم که وقتی بفهمند ما از مدینه بیرون شده ایم به مدینه حمله کنند و یا قریش را علیه ما کمک نمایند، آیا صلاح می دانی که اول به سرکوبی آنان بپردازیم؟ می رسول خدا می شود: ابدا و هرگز، چون بنو ضمره از هر قبیله دیگر عرب احترام و احسان به پدر و مادر را بیشتر رعایت می کنند و بیشتر به صله

رحم میپردازند و بیشتر پای بند به عهد و پیمانند.

قبیله اشجع نیز در نزدیکیهای بنی ضمره زندگی میکردند و این قبیله شاخهای از دو دمان کنانه بو دند و بین آنان و بنی ضمره نیز پیمان صلح برقرار بود، سوگند خورده بودند که امنیت و حال یکدیگر را رعایت کنند، اگر یکی از آن دو گرفتار خشکسالی شد حیوانات خود را در سرزمین دیگری بچراند و اتفاقا در همان ایام سرزمین اشجع دچار خشکی و قحطی شده بود و سرزمین بنی ضمره از فراوانی نعمت و سرسبزی بیابانها برخوردار بود، و در نتیجه قبیله اشجع تصمیم گرفت به سرزمین آنان کوچ کند، مسلمانها از پیمان این دو قبیله بی خبر بودند و پنداشتند که اشجع قصد دارد به بنی ضمره حمله کند، وقتی به رسول خدا ﷺ خبر دادند که اشجع دارد به طرف بنی ضمره می رود، آماده شد تا به خاطر پیمانی که با بنی ضمره بسته بود، با قبيله اشجع جنگ كند، در چنين حالي آيه شريفه زير نازل شد: ﴿وَدُّوا لُوهُ تَكْفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا، فَتَكُونُونَ سَواءً، فَلا تَـتَّخِذُوا مِـنْهُمْ أَوْلِـياءَ حَـتَّى يُهاجِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ، فَإِنْ تَوَلَّوْا فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَ لا تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ وَلِيًّا وَ لا نَصِيراً ﴾ كافران آرزو ميكنند كه شما هم مانند آنها کافر شوید، و با هم (در کفر) مساوی باشید. پس از میان آنها دوستی نگیرید مگر اینکه در راه خدا هجرت (تو یه) کنند، و اگر از این کار سر تافتند هر کجا که آنها را یافتید بکشید و از آنها یاور و دوستی اختیار نکنید.

و سپس قبيله اشجع را از آن استثناء كرده، فرمود: ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَىٰ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَ بَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ، أَوْ جَاءُوكُمْ حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ أَنْ يُقَاتِلُوكُمْ، أَوْ يُقَاتِلُوا قَوْمَهُمْ، وَ لَوْ شَاءَ اللَّهُ لَسَلَّطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَاتَلُوكُمْ فَإِنِ اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يَقَاتِلُوكُمْ وَ أَلْقَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ

سَبِيلاً ﴾ مگر كسانى كه با همپيمانان شما عهد و پيمانى بستهاند و يا آنهايى كه از جنگ با شما و يا با قوم خودشان ناتوان هستند، و اگر خدا بخواهد آنها را بر شما مسلط مىكند تا با شما جنگ كنند، پس اگر از شما كناره گرفتند و با شما نجنگيدند و به شما پيشنهاد صلح دادند، خداوند به شما اذن تعرض به آنها را نداده است.

و قبیله اشجع در چند نقطه فرود آمده بودند، یکی بیضاء و یکی حبل و دیگری مستباح، و چون این سه محل نزدیک به لشگر رسول خدا عَلَیْ بود دچار وحشت شدند، که مبادا آن جناب کسانی را به جنگ با آنان روانه کند، از سوی دیگر رسول خدا عَلَیْ نیز بیم آن داشت که اشجع از اطراف حملهای کنند و دستبردی بزنند، تصمیم گرفت مستقیما به طرف اشجع برود، در همین بین بود که قبیله اشجع که هفتصد نقر بودند به ریاست مسعود بن رجیله از راه رسید و در دره سلع اطراق کرد، و این جریان در ماه ربیع الاول سال ششم از هجرت بود، پس رسول خدا عَیْدهٔ اسید بن حصین را خواست و به او فرمود: با چند نفر از یارانت به طرف اشجع برو و ببین چرا به طرف ما آمدهاند.

اسید باسه نفر از یارانش نزد آن قبیله رفت و پرسید: منظورتان از آمدن به طرف ما چیست؟

مسعود بن رجیله که رئیس اشجع بود برخاست و بر اسید و یارانش سلام کرد و گفت: ما آمدهایم تا با محمد پیمان ترک مخاصمه ببندیم، اسید نزد رسول خدا عَلَیْ برگشته، جریان را به عرض رسانید، رسول الله عَلَیْ فرمود: اینان ترسیدند که مبادا ما برای جنگ با آنان آمدهایم، خواستند تا بین من و خودشان صلحی برقرار سازند، آن گاه قبل از آنکه خودش به میان اشجع برود، ده بار شتر خرما به عنوان هدیه برای آنان فرستاد و فرمود: قبل از

دست یافتن به حاجت هدیه فرستادن چیز خوبی است، آن گاه خودش به میان آنان تشریف برد و فرمود: ای گروه اشجع به چه منظور به طرف ما آمدید؟

عرضه داشتند: خانه های ما نزدیک شماست و ما در میان اقوام خود از هر تیره دیگر کم عددتریم لذا نه توانایی آن داشتیم که با شما بجنگیم، چون محل زندگی ما نزدیک به شما بود و نه می توانستیم با تیره های قوم خود در بیفتیم چون عده ما کم بود، فکر کردیم با شما مذاکره کنیم و پیمان ترک مخاصمه ای برقرار سازیم.

رسول خدا عَيَّرُ إِنَّهُ بِيشنهاد آنان را پذيرفت و پيمانى با آنان بست. اشجع آن روز را درنگ كردند و فردايش به طرف سرزمين خود برگشتند، و درباره آنان اين آيه شريفه نازل كرديد: ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَىٰ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَ بَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ \_ تا \_ فَمَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلاً ﴾. ا

سَتَجِدُونَ آخَرِينَ يُرِيدُونَ أَنْ يَأْمَنُوكُمْ وَ يَأْمَنُوا فَوْمَهُمْ كُلَّمًا رُدُّوا إِلَى الْفِئْنَةِ

أَرْ كِسُوا فَبِهَا فَإِنْ لَمْ يَعْتَزِلُوكُمْ وَ يُلْقُوا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ وَ يَكُفُّوا أَيْدِيَهُمْ فَخُذُوهُمْ

وَ اقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِقْتُمُوهُمْ وَ أُولِيكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَاناً مُبِيناً (٩١)

و اقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِقْتُمُوهُمْ وَ أُولِيكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَاناً مُبِيناً (٩١)

و اقْتُلُوهُمْ حَيْثُ شَقِقْتُمُوهُمْ وَ أُولِيكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَاناً مُبِيناً (٩١)

و اقْتُلُوهُم مَا رَجانب شما و مينيلدكه مينواهند هم از جانب شما و هم از جانب شما و هم از جانب شما و مم از جانب شما و مم از جانب شما و من از جانب شما و من از جانب شما دست بر روى آنها باز باشد به كفرشان بازگردند. پس اگر از (جنگ) با شما دست برنداشتند و تسليمتان نشدند و دست (از اذيت) شما نكشيدند پس هر كجا برنداشتند و تسليمتان نشدند و يا بكشيد، آنها كساني هستند كه ما شما را بر كه آنها را يافتيد اسير كنيد و يا بكشيد، آنها كساني هستند كه ما شما را بر آنها آشكارا مسلط گردانيده ايم.

١. بحارالانوار، ج ٢٠، ص ٣٠٥؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٢٩٥

﴿ سَتَجِدُونَ آخَرِينَ يُرِيدُونَ أَنْ يَأْمَنُوكُمْ وَ يَأْمَنُوا قَوْمَهُمْ كُلَّمَا رُدُّوا إِلَى الْفِتْنَةِ أُرْكِسُوا فِيهَا﴾

این آیه دربارهٔ عیینة بن حصین فزاری نازل شده و در شهر آنها قحطی شده بود خدمت پیامبر اکرم آمد و قرار گذاشت که در محل خودشان بمانند و متعرض مسلمین نشوند و او یکی از منافقین ملعونی بود که پیامبر اکرم او را احمق فرمانبردار قوم نامیده بود سپس فرمود: ﴿فَإِنْ لَمْ یَعْتَزِلُوكُمْ وَ یُلْقُوا اَیْدِیَهُمْ فَخُذُوهُمْ وَ اقْتُلُوهُمْ حَیْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ وَ الْدِیکُمُ السَّلَمَ وَ یَکُفُّوا أَیْدِیَهُمْ فَخُذُوهُمْ وَ اقْتُلُوهُمْ حَیْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ وَ الْدِیکُمُ جَعَلْنَا لَکُمْ عَلَیْهِمْ سُلْطاناً مُبِیناً ﴾

وَ مَاكَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِناً إِلاَّخَطَأَ وَ مَنْ قَتَلَ مُؤْمِناً خَطَأً فَتَحْرِبِرُ رَقَبَةٍ
مُؤْمِنة وَ دِيَةً مُسَلَّمَةً إِلَى أَهْلِهِ إِلاَّ أَنْ يَصَّدَّقُوا فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُو لَكُمْ وَ هُوَ
مُؤْمِنٌ فَتَحْرِبِرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَ إِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَ بَيْنَهُمْ مَبِثَاقٌ فَدِيَةً
مُسَلَّمَةً إِلَىٰ أَهْلِهِ وَ تَحْرِبُرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامٌ شَهْرَيْنِ مُتَتَّابِعَيْنِ
تَوْبَةً مِنَ اللّٰهِ وَكَانَ اللّٰهُ عَلِيماً حَكِيماً (٩٢)

9۲ ـ برای هیچ مؤمنی جائز نیست که مؤمن دیگری را بکشد مگر آنکه قتل از روی اشتباه و خطا باشد، و اگر قتل از روی خطا باشد باید یک بندهٔ مؤمنی را آزاد کند و خونبهای آن را هم به ولی اش بدهد مگر آنکه ورثه آن را ببخشند. و اگر مقتول از دشمنان شما و مؤمن باشد، قاتل باید یک بندهٔ مؤمن آزاد کند، و اگر مقتول از قومی باشد که بین شما عهد و پیمانی است پس باید خونبهای او را به ورثه مقتول بپردازد و یک بندهٔ مؤمنی را هم آزاد کند، و کسی که دسترسی به آزاد کردن بنده ندارد پس دو ماه پی در پی روزه

١. بحارالانوار، ج ١٧، ص ٢٠٤ و ج ٢٢، ص ۶۴؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٢٩٧

بگیرد. این توبهای الهی است و خداوند دانا و حکیم است.

#### احكام قتل

﴿ وَ مَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِناً إِلا خَطاً ﴾ يعنى نه عمدا و نه خطائاً و «إلا» در اينجا در موضع «لا» است و به معناى استثناء نيست.

﴿ وَ مَنْ قَتَلَ مُوْمِناً خَطَأً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَ دِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَىٰ أَهْلِهِ إِلاَّ أَنْ يَصَّدَّقُوا﴾ يعني عفو ميكنند.

﴿ فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُو ۗ لَكُمْ وَ هُو مُؤْمِنُ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ و براى او ديه اى نيست يعنى اگر مرد مؤمنى وارد دار الحرب شد و كشته شد ديه براى او نيست و بر قاتل است كه يك بنده مؤمن آزاد كند زيرا پيامبر اكرم فرمود كسيكه وارد دارالحرب شد ذمه او از آن برى مى شود سپس فرمود: ﴿ وَ إِنْ كُانَ مِنْ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَ بَيْنَهُمْ فِي شَاقٌ فَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَىٰ أَهْلِهِ وَ تَحْرِيرُ وَ بَيْنَهُمْ فِي شَاقٌ فَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَىٰ أَهْلِهِ وَ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾ يعنى اگر مومنى در دارالحرب وارد شود، و بين اهل شرك و بين رسول يا امام عهد و پيمانى بسته شده باشد سپس آن مومن در دارالحرب كشته شود پس بر عهده قاتل است كه ديه مسلمان را به خانواده اش بدهد و يك بنده مومن نيز آزاد كند ﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِنَ اللّهِ وَ كُانَ اللّهُ عَلِيماً حَكِيماً ﴾

وَ مَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزْاؤُهُ جَهَنَّمُ لِحَالِداً فِيهَا وَ غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَ لَعَنَهُ وَ أَعَدَّ لَهُ عَذَاباً عَظيِماً ﴿٩٣)

۹۳ و هر کس مؤمنی را از روی عمد بکشد پس جزایش جهنم است، که در آن جاودانه میماند و خداوند بر او غفیب میکند و او را از رحمت خویش دور میگرداند و برای او عذابی بسیار شدید آماده میسازد.

### كناه كشتن مومن به عمد

﴿ وَ مَنْ يَقْتُلُ مُوْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزاوَهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيها وَ غَضِبَ اللّٰهُ عَلَيْهِ وَ لَعَنهُ وَ أَعَدَّ لَهُ عَذَاباً عَظِيماً ﴾ اگر کسی مؤمن را عمدا بقتل برساند توبهاش قبول نمی شود تا او را قصاص کنند و هر که پیامبر یا امام را بکشد برای او توبه نیست زیرا قاتل هم ردیف و مانند پیامبر و امام نیست پس قصاص می شود. اگر یکی از مشرکین یا یهود و نصاری مسلمانی را بقتل برساند اگر داخل اسلام بشود گناهش محو شود چون پیامبر فرمود قبول اسلام معصیتهای پیش از اسلام را برطرف می کند چه بزرگترین گناه شریک قرار دادن برای خداست پس وقتی که توبه او از شرک قبول شد کمتر از آن نیز قبول می شود.

اما اینکه امام صادق النیلی فرمود: برای او توبه ای نیست یعنی اگر کسی پیامبر یا وصیای را بکشد توبه ای برای او نیست زیرا قاتل هم ردیف پیامبر نیست تا توبه اش قبول شود همردیف پیامبر پیامبر و هم ردیف وصی وصی می باشد و انبیا و اوصیا هم یکدیگر را نمی کشند و غیر پیامبر و وصی هم مانند پیامبر و وصی نیستند پس قاتل پیامبر و وصی توبه اش قبول نمی شود. ا

يًا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ في سَببِلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَ لاَ تَقُولُوا لِـمَنْ أَلْـقَىٰ إِلَيْكُمُ السَّلاَمَ لَسْتَ مُؤْمِناً تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ مَغَانِمُ كَثْبِرَةٌ كَذْلِكَ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلُ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيِّنُوا إِنَّ اللَّـهَ كُـانَ بِـمَا تَـعْمَلُونَ خَبيراً (٩٤)

١. مستدرك الوسائل، ج ١٨، ص ٢٢٠؛ بحارالانوار، ج ٤، ص ٢٢

لا يَسْتَوِي الْفَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ وَ الْمُجَاهِدُونَ في سَبِيلِ اللهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَ أَنْفُسِهِمْ فَضَّلَ اللهُ الْمُجَاهِدِينَ بِأَمْوَالِهِمْ وَ أَنْفُسِهِمْ عَلَى الْفَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلاً وَعَدَ اللهُ الْحُشنَىٰ وَ فَضَّلَ اللهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْفَاعِدِينَ أَجْراً عَظيماً (٩٥)

۹۴\_ای کسانی که ایمان آوردهاید، هنگامی که در راه خدا (برای جهاد) بیرون می روید تحقیق و جستجو کنید، و برای بدست آوردن سرمایهٔ دنیا (غنیمت) به کسی که اظهار اسلام می کند نگوئید که مسلمان نیستی که غنیمتهای فراوان نزد خداست. (اسلام) شما نیز قبلاً چنین بودید پس خداوند بر شما مئت نهاد (و هدایت یافتید) پس تحقیق کنید بدرستی که خدا به آنچه که انجام می دهید آگاه است.

۹۵ - هرگز مؤمنانی که بدون عذر (بیماری و ناراحتی) از جهاد بازنشستند با آنان که با مال و جان در راه خدا جهاد کردند یکسان نیستند، خداوند مجاهدانی را که با مال و جان جهاد کردند بر بازنشستگان (از جهاد) برتری بخشیده است، و به همهٔ اهل ایمان (چه آنهایی که به جهاد رفتند و چه آنهایی که نرفتند نسبت به اعمالشان) وعدهٔ پاداش نیکو داده است، و خداوند مجاهدان را بر بازنشستگان با اجر و ثوابی بزرگ برتری بخشیده

كشتن اسامهكسي راكه شهادتين مىكفت

﴿ يُا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَ لاَ تَقُولُوا لِمَنْ أَ أَلْقَىٰ إِلَيْكُمُ السَّلاَمَ لَسْتَ مُؤْمِناً تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيْاةِ الدُّنْيَا﴾

این آیه بعد از مراجعت رسول خدا تَنْ الله از جنگ خیبر نازل شد و رسول خدا تَنْ الله اسامة بن زید را به فرماندهی جمعیتی به طرف دهات یهودینشین

که در ناحیه فدک قرار داشت فرستاد، تا آنان را به اسلام دعوت کنند، در یکی از آن دهات مردی بود به نام مرداس بن نهیک فدکی، وقتی شنید جمعیتی از ناحیه رسول خدا عَلَیْ آمدهاند، خانواده و اموال خود را جمع نموده، در ناحیه جبل (کوه) جای داده و خود به طرف اسامه آمد در حالی که میگفت: «اشهد ان لا اله الا الله و ان محمدا رسول الله» همین که نزدیک اسامه رسید، اسامه با اینکه شهادت او را می شنید، ضربتی بر او زد و به قتلش رسانید، و چون به حضور رسول خدا عَلَیْ شرفیاب شد جریان را به عرض رسانید، حضرت فرمود: مردی را کشتی که داشت شهادت می داد معبودی بجز الله خضرت و اینکه من فرستاده خدای تعالی هستم؟

اسامه عرض كرد: يا رسول الله أو به خاطر كشته نشدن شهادت مىداد.

رسول خدا ﷺ فرمود: تو نه پرده از روی قلب او برداشتی (تا از باطن او آگاه شوی) و نه آنچه را که به زبان گفت پذیرفتی و نه از باطن نفس او آگاه بودی.

اسامه چون این را شنید سوگندیاد کرد که دیگر احدی از گویندگان شهادتین را به قتل نرساند و به همین بهانه در جنگهایی که امیر المؤمنین علیه با فرقههایی از مسلمانان کرد تخلف نمود و خدای تعالی در همین مورد بود که آیه: ﴿ وَ لا تَقُولُوا لِمَنْ أَلْقیٰ إِلَیْکُمُ السَّلامَ لَسْتَ مُومِّمِناً... ﴾ ا

سپس فضيلت به جنگ رفتگان را بر جنگ نرفتگان ذكر كرده و مىفرمايد: ﴿ لا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ ﴾ يعنى همچنانكه بر شخص كور حرجى نيست ﴿ وَ الْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمْوٰ الِهِمْ وَ أَنْفُسِهِمْ ﴾ تا آخر آيه

١. بحارالانوار، ج ٢١، ص ١١ و ج ٢٢، ص ٩٢

إِنَّ اللَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ قَالُوا فَهِمَ كُنْتُمْ قَالُواكُنَا مُشْتَضْعَفَينَ فِي الْأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةٌ فَتُهَاجِرُوا فَهِهَا فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيراً (٩٧)

إِلاَّ الْمُسْتَضْعَفَهِنَ مِنَ الرِّجْالِ وَ النَّسْاءِ وَ الْوِلْذَانِ لاَ يَسْتَطَبِعُونَ حَـبِلَةً وَ لاَٰ يَهْتَدُونَ سَبِيلاً (٩٨)

97 - آنهایی که فرشتگان، روحشان را در حالی که به خود ستم کرده بودند گرفتند، به آنها گفتند: در چه کاری بودید؟ گفتند: ما در زمین (شهر خود) مردمانی ضعیف و ناتوان بودیم. فرشتگان گفتند: آیا زمین خدا پهناور نبود که در آن هجرت کنید؟! پس جایگاه آنها جهنم است و چه بد جایگاهی است.

۹۸ ـ مگر آن دسته از مردان و زنان و کودکان که (واقعاً) ناتوان هستند و چارهای برای رهایی و نجات ندارند.

# ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ ﴾

این آیه دربارهٔ کسانی است که از امیرالمومنین النی دوری جسته و در رکاب آن حضرت به جهاد نرفتند فرشتگان در هنگام مُردن به آنها میگویند: چرا از آن حضرت دوری کردید؟

جواب مى دهند: ما در تشخيص حق ناتوان بوديم و نمى دانستيم كه حق با المير المومنين النبي الست پس خداوند در مقابل آنها فرمود: ﴿ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللهِ وَ اسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيها ﴾ يعنى مكر دين خدا و كتاب الهى وسيع نبود چرا در آن تدبر نكرديد تا حق را بفهميد ﴿ فَأُولُئِكَ مَأُوا اهُم جَهَنَّمُ وَ سُاءَتُ مُصِيراً ﴾ سپس استثنا قرار داده و فرمود ﴿ إِلا الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجالِ وَ

# النِّسَاءِ وَ الْوِلْدَانِ لا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَ لا يَهْتَدُونَ سَبِيلاً ﴾ `

حماد بن ظبیان گوید از امام باقر الله از مستضعف سؤال کردم که مراد از آن چیست؟

امام الله فرمود: مستضعف کسی است که قادر بر تشخیص کفر و ایمان نیست، و همچنین بچهها و مرد و زنی که عقلشان مانند بچههاست قلم از آنها برداشته شده است. ۲

وَ مَنْ يُهَاجِرُ في سَبِيلِ اللَّهِ يَجِدْ فِي الْأَرْضِ مُزاعَماً كَثْبِراً وَ سَعَةٌ وَ مَنْ يَخْرُجْ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِراً إِلَى اللَّهِ وَ رَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ وَ كَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً (١٠٠٠)

۱۰۰ ـ و هرکس در راه خدا هجرت کند در روی زمین مکانهای امن و راحت بسیاری خواهد یافت، و هرکسی از خانهٔ خویش برای هجرت به سوی خدا و رسول او بیرون برود و سپس در هجرت مرگش فرا برساد اجر و ثواب او با خداست و خداوند آمرزنده و مهربان است.

﴿ وَ مَنْ يُهَاجِرْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَجِدْ فِي الْأَرْضِ مُرَاغَماً كَثِيراً وَ سَعَةً ﴾ هنگامي كه در ركاب امام به جهاد مي روند خير زيادي مي بينند.

﴿ وَ مَنْ يَخْرُجْ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِراً إِلَى اللهِ وَ رَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللهِ ﴾ زمانى كه براى يارى امام حركت كند و قبل از رسيدن به امام بميرد اجر و ثوابش بر خداوند است.

ا. تفسیر صافی، ج ۲، ص ۳۰۱؛ نورالثقلین، ج ۱، ص ۵۳۶؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۰۶
 ۲. کافی، ج ۲، ص ۴۰۴؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۰۷؛ بحارالانوار، ج ۶۹، ص ۱۵۷

وَ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلاَةِ إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يَفْتِنَكُمُ الَّذَبِنَ كَفَرُوا إِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوًّا مُبيِناً (١٠١)

۱۰۱ ـ و هنگامی که در روی زمین سفر میکنید، پس گناهی ندارید که نمازتان را کوتاه بخوانید اگر از فتنهٔ کافران ترس داشته باشید، بدرستی که کافران دشمن آشکار شما هستند.

### افراديكه بايددر سفرنماز راتمام بخوانند

﴿ وَ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلاَةِ إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يَفْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾

اول ـ كسانى هستند كه خراج بيت المال را جمع آورى مىنمايند.

دوم – تاجری که بقصد تجارت و داد و سند از شهری بشهری سفر مینماید.

سوم - امیر و حاکمی که در منطقه حکومت و امارت خود و حوزهٔ مأموریت خویش گردش میکند.

چهارم - چوپانی که برای بدست آوردن مرتع و زمین پر آب و علف برای گوسفندان خود میگردد.

پنجم - کسی است که برای تفریح به شکار میرود نه برای معاش زن و بچهٔ خود.

ششم - کسانی که به سفر نامشروع از قبیل سرقت و راهزنی یا لهو و لعب میروند. ۱

١. بحارالانوار، ج ٨٤، ص ١٨ ؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٣١٤

وَ إِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاَةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ مَعَكَ وَ لْيَأْخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِنْ وَزَائِكُمْ وَ لْتَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرَىٰ لَمْ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّوا مَعَكَ وَ لْيَأْخُدُوا حِذْرَهُمْ وَ أَسْلِحَتَهُمْ وَدَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفُلُونَ فَلْيُصَلُّوا مَعَكَ وَ لْيَأْخُدُوا حِذْرَهُمْ وَ أَسْلِحَتَهُمْ وَدَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتَهُمْ وَ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ يَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَ أَمْنِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُمْ مِيثَلَةً وَاحِدَةً وَ لا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ أَذِى مِنْ مَطَرٍ أَوْكُنتُمْ مَرْضَىٰ أَنْ تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ وَ خُذُوا حِذْرَكُمْ إِنْ كَاللّٰهَ أَعَدْ لِلْكَافِرِينَ عَذْلِها مُهِيناً (١٠٧)

10.۲ هنگامی که در میان (سپاه مسلمین) باشی نماز را بر آنها به پا دار، باید دسته ای از آنها مسلح با تو به نماز بایستند، و هنگامی که به سجده رفتند (نماز را به پایان رساندند) به پشت سر شما بروند و دسته ای دیگر که نماز نخوانده اند بیایند و با تو نماز بگزارند و آنها باید با همان لباس جنگ و اسلحه در نماز حاضر شوند، چون کافران انتظار میکشند که شما از اسلحه و اسباب خود غافل شوید تا ناگهان بر شما حمله ور شوند. و اگر از باران در اذیت هستید یا به مرضی مبتلا میباشید (در حال نماز) سلاح خود را بر زمین بگذارید و وسائل دفاعی (زره) خود را بهمراه بردارید، بدرستی که خداوند عذاب خوارکننده برای کافران آماده و مهیا ساخته است.

نماز خوف

﴿ وَ إِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ مَعَكَ ﴾

آیه نماز خوف وقتی نازل شد که رسول خدا بی به سوی حدیبیه حرکت کرد، تا به مکه برود، و چون خبر به قریش رسید، خالد بن ولید را با دویست سوار به استقبال رسول خدا فرستادند، و او همه جا بر سر کوهها می رفت و خود را به لشکر اسلام و رسول خدا بی بی از نشان می داد. تا آنکه در یکی از

قسمتهای راه هنگام ظهر رسید، و بلال اذان گفت، و رسول خدا ﷺ با لشكرش نماز خواند. خالد بن وليد به همراهان خود گفت: چه خوب است كه هم اكنون كه لشكريان اسلام مشغول نمازند، بر آنان بتازيم. چون اگر اين فرصت را از دست ندهیم به هدف خود می رسیم. زیرا من می دانم که مسلمانان نماز را نمی شکنند، بنا بر این ساعتی دیگر که هنگام نماز دیگرشان است، فرا میرسد و آن نمازی است که از نور چشم، بیشتر آن را دوست دارند. همین که داخل نماز شدند، بر آنان حمله میکنیم.در این هنگام جبرئیل بر رسول خدا ﷺ نازل شد، و دستور نماز خوف را آورد، که خدای تعالی مىفرمايد: ﴿ وَ إِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَـهُمُ الصَّلا ةَ... ﴾ بس رسول خدا پارانش را به دو گروه تقسیم کرد، که یک گروه سالام به دست در مقابل دشمنان ایستادند و نگهبانی دادند و گروه دیگر با پیامبر عَیْبُرا نماز خواندند، پس آن گروهی که نمازشان را خوانده بودند رفتند به نگهبانی ایستادند و آن گروهی که نمازشان را نخوانده بودند آمدند با رسول خدا عَلَيْنَ نماز خواندند كه ركعت دوم رسول خدا عَيْدُ بود و ركعت اول آنها كه رسول خدا عَيْدُ براى خواندن تشهد نشستند و آنها بلند شده ركعت دوم نماز خود را به جا آوردند و پیامبر سلام نماز را دادند. ا

فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلاَةَ فَاذْكُرُوا اللَّهَ قِيَاماً وَ قُعُوداً وَعَلَىٰ جُنُوبِكُمْ فَإِذَا اطْمَأْنَنَتُمْ فَأَقْبِمُوا الصَّلاَةَ إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَاباً مَوْقُوتاً (١٠٣) ١٠٣ ـ پس هنگامى كه نماز را به پايان رسانديد خدا را در حال ايستاده و نشسته و به پهلو خوابيده ياد كنيد، و هنگامى كه آرام شديد نماز را به يا

١. مستدرك الوسائل، ج ع، ص ٥١٧؛ بحار الانوار، ج ٨٤ ص ١١٠

دارید، بدرستی که نماز بر مومنان نوشته شده و ثابت است.

﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلَا قَ فَاذْكُرُوا اللَّهَ قِياماً وَقُعُوداً وَعَلَىٰ جُنُوبِكُمْ ﴾ شخص سالم نمازش را ايستاده و شخص مريض نشسته بجا مى آورد پس كسى كه قادر بر نشستن هم نيست خوابيده و با اشاره نمازش را مى خواند. أ

﴿ إِنَّ الصَّلاَٰةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَاباً مَوْقُو تاً ﴾ يعنى نماز بر مومنين واجب است. ٢

وَ لَا تَهِنُوا فِي اثْبَتِغَاءِ الْقَوْمِ إِنْ تَكُونُوا تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَـأَلَمُونَ وَ تَرْجُونَ مِنَ اللّهِ مَا لاَ يَرْجُونَ وَكَانَ اللّهُ عَليِماً حَكيِماً (١٠٤)

۱۰۴ ـ در تعقیب دشمن خسته نشوید، زیرا اگر شسما در رنج و سختی می باشید آنها نیز همانند شما در رنج و سختی هستند امّا شما از جانب خدا (به چیزی) امید دارید که آنها ندارند و خداوند دانا و حکیم است.

اين آيه ﴿وَ لا تَهِنُوا فِي ابْتِغَاءِ الْقَوْمِ ﴾ عطف بر آية ١٤٠ ﴿ إِنْ يَمْسَسْكُمْ قَرْحُ فَقَدْ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحُ مِثْلُهُ ﴾ سورة آلعمران مىباشد.

إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقَّ لِتَحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللَّهُ وَ لاَ تَكُنْ لِلْخَائِنْبِنَ خَصِيماً (١٠٥)

وَ اسْتَغْفِرِ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُوراً رَحِيماً (١٠٦)

وَ لَا تُتَجَادِلْ عَنِ الَّذَبِنَ يَخْتَانُونَ أَنَّفُسَهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَـانَ خَـوَّانـأ

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۱۹ ۲ کانی ۳ . ۲۷۰

۲. کافی، ج ۳، ص ۲۷۰

أَثيماً (١٠٧)

يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَ لأ يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ وَ هُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُسَيَّتُونَ مُـا لأ يَرْضَىٰ مِنَ الْقَوْلِ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحبِطاً (١٠٨)

هٰا أَنْتُمْ هٰؤُلاَءِ خَادَلْتُمْ عَنْهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَمَنْ يُخِادِلُ اللَّهَ عَـنْهُمْ يَـوْمَ الْقِيَامَةِ أَمْ مَنْ يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلاً (١٠٩)

وَ مَنْ يَعْمَلْ سُوءاً أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ غَفُوراً رَحيماً (١١٠)

وَ مَنْ يَكْسِبْ إِنْماً فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُ عَلَىٰ نَفْسِهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيماً حَكَيِماً (١١١) وَ مَنْ يَكْسِبْ خَطَيِئَةً أَوْ إِنْماً ثُمَّ يَرْمِ بِـهِ بَـرِيئاً فَـقَدِ احْـتَمَلَ بُـهْتَاناً وَ إِنْسمأ مُبيناً (١١٢)

وَ لَوْ لَا فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُ وَرَحْمَتُهُ لَهَمَّتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ أَنْ يُضِلُوكَ وَ مَا يُضِلُّونَ إِلاَّ أَنَفْسَهُمْ وَ مَا يَضُرُّونَكَ مِنْ شَيْءٍ وَ أَنْزَلَ اللّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ عَلَمْكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظيماً (١١٣) الْحِكْمَة وَ عَلَيْكَ عَظيماً (١١٣) لا خَيْرَ في كَثيرٍ مِنْ نَجْوَاهُمْ إِلاَّ مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلاحٍ بَيْنَ النَّاسِ وَ مَسَنْ يَسَفْعَلْ ذَٰلِكَ ابْنِغَاءَ مَوْضَاتِ اللّهِ فَسَوْفَ نُـوْتِهِهِ أَجْراً عَظيماً (١١٤) عَظيماً (١١٤)

وَ مَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَ يَتَّبَعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْـمُؤْمِنينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلِّى وَ نُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَ سَاءَتْ مَصبِراً (١١٥)

۱۰۵ ـ (ای پیامبر) ما کتاب را به حق بر تو نازل کردیم، تا با آنچه که خداوند بر تو تعلیم نموده در بین مردم حکم کنی، و حمایتگر از خائنین مباش. ۱۰۶ ـ و از خداوند طلب آمرزش کن، بدرستی که خداوند آمرزنده و مهربان است. ۱۰۷ ـ و از کسانی که به خویشتن خیانت میکنند دفاع مکن، بدرستی که خداوند خیانتکار و گنهکار را دوست نمی دارد.

۱۰۸ \_ آنها اعمال زشتشان را از مردم پنهان میدارند ولی از خدا شدم و حیاء نمیکنند، هنگامی که شبانه در بینشان سخنانی که مورد رضای خدا نبود می گفتند و حال آنکه خداوند با آنها بود، و خداوند بدانچه که انجام می دهید احاطه دارد.

۱۰۹ ـ حال که شما در زندگانی دنیا از آنها دفاع کردید پس چه کسی در روز قیامت در برابر خداوند از آنها دفاع میکند؟ و یا چه کسی می تواند وکیل آنها باشد؟

۱۱۰ ـ و هر کس عمل زشتی انجام دهد یا به خودش ستم کند سپس از خداوند طلب بخشش کند، خدا را بخشنده و مهربان خواهد یافت.

11\_و هر کس مرتکب گناهی شود همانا به خودش زیان زده، و خداوند دانا و حکیم است.

۱۱۲ ـ و هر کس مرتکب خطا یا گناهی شود و سپس به بیگناهی تهمت زند، بهتان و گناه آشکاری را بر خود بار کرده است.

11۳ ـ و اگر فضل و رحمت خدا شامل حال تو نبود گروهی از آنان (دشمنان اسلام) میخواستند که تو را گمراه کنند امّا جز خودشان را گمراه نمی کنند و هیچ ضرری بر تو نمی توانند بزنند، و خداوند به تو کتاب و حکمت نازل کرد و چیزی را به تبو تعلیم داد که نمی دانستی، و فضل خداوند بر تو عظیم و بزرگ است.

۱۱۴ ـ در بیشتر سخنان در گوشی آنها هیچ خیر و فایدهای نسست، مگر کسی که امر به صدقه دادن و یا نیکی کردن و یا اصلاح بین مردم بکند، و هر

کس در طلب رضای خدا چنین کند به زودی اجر عظیمی به او عنایت میکنیم.

۱۱۵ ـ و کسی که بعد از روشن شدن حق، با رسول مخالفت کند و به غیر از راه مومنان برود، او را به همان راهی که انتخاب کرده میبریم و در جهنم واردش میکنیم، که جایگاه بدی است.

#### دزدى از خانة عموى قتاده

﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَٰابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرْاكَ اللَّهُ وَ لاَ تَكُنْ لِلْخَائِنِينَ خَصِيماً ﴾

سبب نزول این آیه شریفه این بوده که دسته ای از انصار از قبیله بنی ابیزق
که سه برادر به نام بشیر و بشر و مبشر و جزء منافقین بودند، دیوار خانه
عموی قتادة بن نعمان را سوراخ کرده و مقداری طعام را که او برای زن و بچه
خود تهیه کرده بود با یک شمشیر و یک زره را بردند و این قتاده از رزمندگان
جنگ بدر بود.

وی شکایت نزد رسول خدا ﷺ برده عرضه داشت: یا رسول الله! خانه عموی مرا دزد زده، طعامی را که او برای عیال خود تهیه کرده بود با یک شمشیر و یک زره بردند و این چند نفر از یک خانواده بدی هستند، از سوی دیگر در بین مسلمانان مردی مؤمن به نام لبید بن سهل بود که در رأی همفکر آنها بود و بنی ابیزق که خانواده ای شرور بودند، در پاسخ قتاده که از نزد رسول خدا ﷺ برگشته بود گفتند: این سرقت کار لبید بن سهل است و چون خبر به لبید رسید شمشیر خود را گرفته، به سوی بنی ابیزق شتافت و گفت: که آیا نسبت دزدی به من میدهید؟ با اینکه خود شما سزاوارتر از من به اینگونه اعمالید؟ و با اینکه منافق هستید و بارها خودم شنیدم که رسول خدا

عَيْنِهُ را هجو می کردید؟ و در هجو آن جناب اشعاری می سرودید و آن گاه اشعار خود را به قریش نسبت می دادید؟، یا باید این مساله روشن و این سارق معلوم شود و یا آنکه شمشیرم را از خون شما سیراب خواهم کرد.

خانواده بنی ابیزق، از در مدارا و ملایمت وارد شده و به او گفتند: خدا رحمتت کند تو بر گرد که از این گناه مبرایی،

آن گاه بنی ابیزق نزد مردی از قبیله خود که نامش اسید بن عروه و مردی سخنور و زبان داری بود رفتند و جریان را با او در میان گذاشته، او را نزد رسول خدا عَلَیْ فرستادند. اسید به رسول خدا عَلَیْ عرضه داشت: یا رسول الله! قتادة بن نعمان به نزد خاندانی از ما که اهل شرف و حسب و نسبند رفته و آنان را به عمل سرقت متهم کرده است با اینکه اهل آن خانواده این کاره نیستند.

رسول خدا عَلَیْ از شنیدن این سخن اندوهناک شد که چرا قتاده مرتکب تهمت شده است و به عنوان گلایه به او فرمود: آیا به سر وقت خاندانی شریف و آبرومند و دارای حسب و نسب می روی و آنان را متهم به سرقت می کنی؟ و او را به سختی عتاب فرمود.

قتاده از این بابت سخت در اندوه شد و به سوی عمویش برگشت و گفت: ای کاش مرده بودم و ماجرای تو را نزد رسول خدا ﷺ نبرده بودم و اینطور مورد عتاب آن جناب قرار نمی گرفتم.

عمويش در پاسخ گفت: تنها كسى كه بايد از او يارى خواست خداى تعالى است. چيزى نگذشت كه اين آيه شريفه بر پيامبر نازل شد: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرْاكَ اللَّهُ وَ لا تَكُنْ لِللْخَائِنِينَ خَصِيماً وَ الْتَغْفِرِ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُوراً رَحِيماً وَ لا تُجَادِلْ عَنِ الَّذِينَ

يَخْتَانُونَ أَنْفُسَهُمْ إِنَّ اللّهَ لا يُحِبُّ مَنْ كَانَ خَوْاناً أَثِيماً يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لا يَرْضىٰ مِنَ اللهِ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لا يَرْضىٰ مِنَ اللهِ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لا يَرْضىٰ مِنَ اللهِ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لا يَرْضىٰ مِنَ اللهِ وَلا إِنْهَ عَلى واقع شده است يعنى كارى راكه خدا راضى نيست طرح ريزى مىكنند سپس فرمود: ﴿هَا أَنْتُمْ هُولًا إِنْهُ عَلَيْهُمْ فِي الْحَيْاةِ الدُّنْيَا فَمَنْ يُجَادِلُ الله عَنْهُمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ أَمْ مَنْ يَكُونُ عَلَيْهِمْ وَكِيلاً وَمَنْ يَعْمَلْ سُوءاً أَوْ يَظلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ الله يَجِدِ الله عَنْهُمْ وَكِيلاً وَمَنْ يَكْسِبْ إِثْماً فَإِنَّما يَكْسِبُهُ عَلَىٰ نَفْسِهِ وَكَانَ الله عَلَيْهُمْ وَكِيلاً وَمَنْ يَكْسِبْ إِثْماً فَإِنَّما يَكْسِبُهُ عَلَىٰ نَفْسِهِ وَكَانَ الله عَلَيْهُمْ وَكِيماً وَمَنْ يَكْسِبْ فَطِيئَةً أَوْ إِثْماً ثُمَّ يَرْمِ بِهِ بَرِيئاً ﴾ يعنى لبيد بن عليما حود اكه ﴿فَقَدِ احْتَمَلَ بُهُتَاناً وَ إِثْماً مُبِيناً ﴾

ابی الجارود از امام باقر علی روایت کرده که فرمود: چند تن از خویشاوندان نزدیک بشیر به یکدیگر گفتند: چه خوب است نزد رسول خدا می درباره رفیقمان و ساطت کنیم و یا او را بی گناه قلمداد نموده، بگوئیم: بشیر از دزدی مبراست ولی وقتی آیه: ﴿ یَسْتَخْفُونَ مِنَ النّّاسِ وَ لا یَسْتَخْفُونَ مِنَ اللّهِ وَ هُو مَعَهُمْ \_ تا \_ و کِیلاً ﴾ نازل شد خویشاوندان بشیر نزد او آمده، گفتند: ای بشیر! استغفار کن و به درگاه او از گناهانت توبه نما.

بشیر گفت: سوگند به آن کسی که همواره به وی سوگند میخورم اموال عموی قتاده را کسی به جز لبید ندزدیده است، چون او این سخن را گفت آیه دیل بر پیامبر نازل گردید که: ﴿وَ مَنْ یَكُسِبْ خَطِیتَةً أَوْ إِثْماً ثُمَّ یَرْمِ بِهِ بَرِیتاً فَقَدِ احْتَمَلَ بُهْتَاناً وَ إِثْماً مُبِیناً ﴾ بعد از نزول این آیه بشیر از اسلام دست کشید و کافر شد و به مکه نزد کفار رفت و در این ماجرا درباره کسانی که

۱. بحارالانوار، ج ۱۷، ص ۷۸ و ج ۲۲، ص ۷۴

آمدندتا بشير را بي كناه قلمداد كنند، آيه زير نازل شد كه مي فرمايد: ﴿ وَ لَوْ لَا فَضُلُ اللّهِ عَلَيْكَ وَ رَحْمَتُهُ لَهَمَّتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ أَنْ يُضِلُّوكَ وَ مَا يُضِلُّونَ فَضُلُ اللّهِ عَلَيْكَ الْحِتْابَ وَ إِلاَّ أَنْفُسَهُمْ وَ مَا يَضُرُّونَكَ مِنْ شَيْءٍ وَ أَنْزَلَ اللّهِ عَلَيْكَ الْحِتْابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ عَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللهِ عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ و المحكمة و عَلَيْكَ عَظِيماً ﴾ و الدن آيه درباره بشير نازل شد كه در مكه بود ﴿ وَ مَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدىٰ وَ يَتَيع غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَى وَ نُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَ سُاءَتْ مَصِيراً ﴾

﴿لا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ نَجْواهُمْ ﴾

یعنی در بیشتر سخنان مردم خیری نیست مگر سخنانی که امر به صدقه دادن، یا کارهای نیک و یا اصلاح بین مردم باشد. ﴿ وَ مَنْ یَفْعَلْ ذَٰلِکَ ابْتِغْاءَ مَرْضَاتِ اللّٰهِ فَسَوْفَ نُونِیهِ أَجْراً عَظِیماً ﴾

حماد گوید: امام صادق الله فرمودند: همانا خداوند تمحل را در قرآن واجب نموده است.

عرض كردم: فدايت گردم تمحل چيست؟

فرمود: اینکه تو از برادر مؤمنت آبرومندتر و سرشناستر باشی و او به منظور رفع گرفتاریش به تو مراجعه کند و تو راز دل او را آهسته و محرمانه به دیگری بگویی تا چاره کار او کنی. و آن فرمایش الهی است که میفرماید:

﴿لا خَیْرَ فِی کَثِیرِ مِنْ نَجُواٰهُمْ ﴾ ۲

امیرالمومنین علی فرمود: همانا خداوند زکات زیبائیتان را بر شما واجب نموده است. ۳

بحارالانوار، ج ۱۷، ص ۷۹ و ج ۲۲، ص ۷۵؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۲۳
 بحارالانوار، ج ۷۱، ص ۲۲۲

٣. وسائل الشيعة، ج ١٤، ص ٣٨١؛ بحار الإنوار، ج ٧١، ص ٢٢٣

﴿ مَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَـهُ الْـهُدىٰ ﴾ يـعنى مـخالفت مىكند ا ﴿ نُولِّهِ مَا تَوَلِّى وَ نُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَ سَاءَتْ مَصِيراً ﴾

إِنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ إِلاَّ إِنَاثاً وَ إِنْ يَدْعُونَ إِلاَّ شَيْطاناً مَربِداً (١١٧) ١١٧ ــ (مشركان) آنچه راكه از غير خدا مىخوانند دخترانى (بتهايى است) كه هيچ اثرى ندارد و (يا) شيطان سركش را مىخوانند.

﴿إِنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ إِلا إِنَاتاً ﴾ قريش مى گفتند كه ملائكه دختران خداوند هستند.

﴿ و إِنْ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ إِلاَّ إِنَاتًا وَ إِنْ يَدْعُونَ إِلاَّ شَيْطَاناً مَرِيداً ﴾ مىفرمايد جن را عبادت مىكردند.

لَعَنَهُ اللّٰهُ وَ قَالَ لَأَتَّخِذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيباً مَفْرُوضاً (١١٨) وَ لَأُضِلَنَّهُمْ وَ لَأَمَنِّيَّهُمْ وَ لآَمُرَنَّهُمْ فَلَيْبَتِّكُنَّ آذَانَ الْأَنْعَامِ وَ لآَمُرَنَّهُمْ فَلَيُعَيُّرُنَّ خَلْقَ اللّٰهِ وَ مَنْ يَتَّخِذِ الشَّيْطانَ وَلِيبًا مِنْ دُونِ اللّٰهِ فَفَدْ خَسِرَ خُسْرانـاً مُبِيناً (١١٩)

۱۱۸ ـ خدا آن (شیطان) را از رحمت خود دور ساخت و او گفت: از بندگان تو بهرهای خواهم گرفت.

11۹ ـ و آنها را گمراه میکنم و با آرزوهایشان سرگرمشان میکنم و دستورشان میکنم تا خلقت الهی دستورشان میکنم تا خلقت الهی را تغییر دهند (فطرت را با شرارت و خرافات بیامیزند)، و هر کس شیطان را بجای خدا دوست خود بگیرد، به تحقیق زیان آشکاری کرده است.

﴿ لَأَتَّخِذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيباً مَفْرُوضاً ﴾ يعنى ابليس هنگامى كه گفت: ﴿ وَ لَأُضِلَّنَّهُمْ وَ لَأُمَنِّيَنَّهُمْ وَ لَآمُرَنَّهُمْ فَلَيُبَتِّكُنَّ آذانَ الْلَّانُعامِ وَ لَآمُرَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهِ ﴾ يعنى مراد احكام و اوامر خداوند است كه آنها را تغيير مىدهند.

لَيْسَ بِأَمَانِيُكُمْ وَ لاَ أَمَانِيِّ أَهْلِ الْكِتَّابِ مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُبْجَزَ بِهِ وَ لاَ يَجِدْ لَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيًّا وَ لاَ نَصِيراً (١٢٣)

وَ مَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِخَاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَىٰ وَ هُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَٰئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَ لاَ يُطْلَمُونَ نَقيراً ﴿١٢٤)

۱۲۳ ـ (برتری) به آرزوهای شما و آرزوهای اهل کتاب نیست هس کس عمل بدی انجام دهد کیفر داده میشود و برای او جز خدا کسی را یار و یاور نمی توان یافت.

۱۲۴ ـ و هر کس از زن و مرد با ایمان اعمال صالحی انجام بدهند داخل بهشت می شوند کمترین ستمی (به اندازهٔ نقطهٔ روی هسته خرما) به آنها نخداهد شد.

﴿ لَيْسَ بِأَمَّانِيِّكُمْ وَ لَا أَمَّانِيِّ أَهْلِ الْكِتَابِ ﴾ يعنى اينطور نيست كه شما و اهل كتاب آرزو مىكنيد كه به خاطر افعالتان عذاب نشويد. ا ﴿ وَ لَا يُظْلَمُونَ نَقِيراً ﴾ و آن نقطه اى است كه بر روى دانه مى باشد.

وَ مَنْ أَحْسَنُ دِيناً مِمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَ هُوَ مُحْسِنٌ وَ اتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِهِمَ حَنهِفاً وَ اتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِهِمَ خَلهِلاً (١٢٥)

١. بحارالاتوار، ج ٩، ص ١٩٤؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٢٣٠

۱۲۵ ـ دین چه کسی بهتر از آن کسی است که خود را تسلیم خدا کناد و نیکوکار باشد و از آئین ابراهیم حنیف پیروی نماید؟! و خداوند ابراهیم را به دوستی خود برگزیده است.

### آردشدن سنگریزه از برای ابراهیم ﷺ

﴿ وَ اتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرُ اهِيمَ حَنِيفًا ﴾

مراد از حنفیه ده سنت است که حضرت ابراهیم الله آنها را آورد و تا روز قیامت منسوخ نمی شود. ا

﴿وَ اتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرُاهِيمَ خَلِيلاً ﴾

حضرت امام صادق الله فرمود: حضرت ابراهیم اول کسی بود که خداوند سنگریزه را برایش بصورت آرد درآورد آن حضرت در مصر دوستی داشت، روزی تصمیم گرفت بنزد دوست خود رفته و مقداری گندم از او وام بگیرد ولی وقتی به مصر رسید او را ندید مأیوسانه برگشت و الاغش را خالی برگرداند ظرفهائی را که برای گندم برده بود از شن و سنگریزه پر کرد و بمنزلش برگشت بار را انداخت ولی از ساره عیالش خجالت می کشید بار را خالی کند یکسره داخل اطاق شد خوابش برد عیالش درب بار را گشود و بهترین آردها را مشاهده کرد مقداری از آن را برداشت و نان تهیه نمود و خدمت ابراهیم آورد.

حضرت ابراهیم به ساره فرمود: این نان را از کجا تهیه نمودی؟ عرض کرد: از آن آردیکه از نزد دوست مصری خود آوردی؟

فرمود: آن از جانب دوستم میباشد اما نه دوست مصری بلکه دوست حقیقی که خداوند متعال است و از این جهت باو لقب خلیلی و مقام خلت عطا

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۳۰

## گردید. و ابراهیم حمد و سپاس الهی را به جا آورده و از آن غذا میل نمود. '

وَ يَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَاءِ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَ مَا يُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَّابِ
 في يَتَامَى النِّسَاءِ اللاَّتِي لاَ تُؤْتُونَهُنَ مَا كُتِبَ لَهُنَّ وَ تَرْغَبُونَ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ وَ الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْوِلْدَانِ وَ أَنْ تَقُومُوا لِلْيَتَامِىٰ بِالْقِسْطِ وَ مَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِهِ عَلِيماً (١٢٧)

وَ إِنِ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزاً أَوْ إِعْزاضاً فَلاَ جُنَاحَ عَـلَيْهِمَا أَنْ يُـصْلِحُا بَيْنَهُمَا صُلْحاً وَ الصَّلْحُ خَيْرٌ وَ أُحْضِرَتِ الْأَنْفُسُ الشُّحَّ وَ إِنْ تُحْسِنُوا وَ تَتَّقُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً ﴿١٢٨)

و كن تشتطبغوا أن تغدلوا بين النساء و كو حرصتم فلا تسبلوا كل السميل فتذرّوها كالممتلوا كرا السميل فتذرّوها كالممتلقة وإن تصلحوا و تتقوا فإن الله كان غفوراً رحيماً (١٢٩) فتذرّوها كالممتلقة وإن تصلحوا و تتقوا فإن الله كان غفوراً رحيماً (١٢٩) ١٢٧ من بيامبر) درباره زنان ارتو سؤال مى كنند، بكو: خداوند درباره أنها باسختان مى دهد و مطالبى را درباره زنان يتيمى كه مهر و حقوق آنها را نمى دهيد و مى خواهيد با آنها ازدواج كنيد و نيز درباره فرزندان ناتوان براى شما بيان مى دارد، بايتيمان به عدالت رفتار كنيد، و آنچه از كار خير انجام مى دهيد بدرستى كه خداوند به آن آگاه است.

۱۲۸\_و اگر زنی از طغیانگری و یا اعراض شوهرش بترسد مانعی ندارد که با هم صلح کنند، که صلح بهتر است، اگر چه مردم بخل می ورزند، و اگر نیکی کنید و پرهیزگار باشید، بدرستی که خداوند به آنچه انجام می دهید آگاه است.

١. كــنزالدقـائق، ج ٢، ص ٤٣۶؛ نـورالشقلين، ج ١، ص ٥٥٥؛ بـحارالانـوار، ج ١٢، ص ٥؛ تفسيربرهان، ج ٢، ص ٣٣٠

1۲۹ ـ شما هرگز نمی توانید میان زنان به عدالت رفتار کنید هر چند بر آن کوشش کنید، پس تمام میل خودتان را به سوی یکی متمایل نکنید و آن دیگری را محروم نسازید تا همانند زن بی شوهر باشد و اگر صلح کنید و پرهیزگار باشید بدرستی که خداوند بخشنده و مهربان است.

#### ارثزنان

﴿ وَ يَسْتَفُتُونَكَ فِي النِّسَاءِ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَ مَا يُتُلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي الْكُونَ أَنْ الْكُتْابِ فِي يَتْامَى النِّسَاءِ اللَّاتِي لَا تُؤْتُونَهُنَّ مَاكُتِبَ لَهُنَّ وَ تَرْغَبُونَ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ ﴾ \* ﴿ فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَـثْنَىٰ وَ ثُـلاٰثَ وَ رُبُاعَ ﴾ \

﴿ وَ إِنِ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُورًا ۚ أَوْ إِعْرَاضاً فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحاً وَ الصُّلْحُ خَيْرٌ ﴾

اگر زن بترسد که شوهرش او را طلاق بدهد و از او روی برگرداند به او بگوید: آنچه که برای توست را ترک کرده و از تو نفقه ای هم نمیخواهم ولی مرا طلاق مده و از من روی برمگردان که من طاقت شنیدن شماتت دشمنان را ندارم، پس برای شوهر هیچ اشکالی ندارد که خواستهٔ زن را قبول کند و چیزی به او ندهد.

ابى الجارود از امام باقر على الله روايت مى كند كه فرمود: دربارهٔ آيه ﴿ وَ يَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَاءِ ﴾ از رسول خدا عَلَيْ الله سؤال كردند كه ميراث زنان چه مقدار است؟ خداوند متعال آيه نازل فرمود كه يك چهارم و يك هشتم مى باشد. ٢

١. نساء، آيهٔ ٣

٢. وسائل الشيعه، ج ٢٤، ص ١٩٤ ؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٣٣٣

﴿ وَ مَا يُتُلَىٰ عَلَيْكُم فِي الْكِتَابِ فِي يَتَامَى النِّسَاءِ ﴾ شخصى يتيمى را در خانهٔ خود سرپرستى مىكند چون آن دختر يتيم به سن ازدواج رسيد همان مرد مىخواهد با او ازدواج كند ولى مالش را به او نمى دهد و كس ديگرى هم كه خواست با او ازدواج كند نمى گذارد و در انتظار مى نشيند تا او بميرد و مالش را به ارث ببرد كه خداوند از اين عمل نهى فرموده است. ا

## ﴿ وَ الْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْوِلْدَانِ ﴾

در زمان جاهلیت از میراث پدر به زن و دختر و بچه نمیدادند، و بکسی ارث میدادند که بتواند جنگ کند و این رویه در نظر آنها بسیار نیکو بود همینکه آیه ارث نازل شد گفتند برویم نزد پیامبر و تذکر بدهیم که رسم جاهلیت این است شاید حکم ارث را تغییر بدهد. خدمت رسول اکرم شرفیاب شدند و عرض کردند: به موجب آیه برای دختر نصف و برای پسر بچه هم از مال پدر ارث مقرر گردیده و حال آنکه هیچکدام از آنها نمیتوانند سوار بر اسب شده و بجنگ بروند و غنیمت بیاورند؟

پیامبر فرمود: من از جانب خدا مأمورم و چارهای جز فرمانبرداری از اوامر او نیست. ۲

# ﴿ وَ أَنْ تَقُومُوا لِلْيَتُامَىٰ بِالْقِسْطِ ﴾

مردم مالهای یتیم را از بین میبردند پس خداوند به آنها امر فرمود که رفتارشان را اصلاح کنند و اموال آنها را از بین نبرند.

﴿ وَ إِنِ امْرَأَةٌ خُافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزاً أَوْ إِعْرَاضاً ﴾

این آیه در باره دختر محمد بن مسلمه نازل شد که او همسر رافع بن خدیج

۱. کنزالدقائق، ج ۲، ص ۶۴۰ ۲. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۳۴

بود و داشت پا به سن میگذاشت، و رافع بن خدیج زن جوانی سر او گرفت و اتفاقا در نظر او از دختر محمد بن مسلمه زیباتر هم بود، لا جرم دختر محمد بن مسلمه به همسرش رافع گفت: من هیچ شکی ندارم که تو از من دلسرد و روی گردان شده ای و همسر جوانت را بر من ترجیح می دهی، آیا جز این است؟

رافع گفت: همین طور است و علتش این است که او جوانتر و در نظر من زیباتر از تو است، حال اگر مایل باشی قرار میگذاریم که من دو روز و یا سه روز سهم او باشم و یک روز سهم تو.

دختر محمد بن مسلمه حاضر به این تقسیم نشد. رافع به ناچار او را طلاق داد و بعدها یک بار دیگر او را طلاق گفت، برای نوبت سوم که میخواست او را به خانه برگرداند دختر قبول نکرد و گفت: به شرطی بار دیگر همسرت می شوم که سهم مرا به کسی ندهی و خداوند می فرماید: ﴿وَ أُحْضِرَتِ می شوم که سهم مرا به کسی ندهی و خداوند می فرماید: ﴿وَ أُحْضِرَتِ الْأَنْفُسُ الشُّحِ ﴾ دختر محمد راضی نشد که قسمت خودش را در اختیار او بگذارد و بر او بخل ورزید تا آنجا که رافع او را راضی کرد و طبق دلخواه او مصالحه کرد و خدای تعالی در این خصوص فرمود: ﴿فَلاْ جُنَاحَ عَلَیْهِمَا أَنْ مُصْلِحًا بَیْنَهُما صُلْحاً وَ الصُّلْحُ خَیْرُ ﴾ بعداز آنکه آن زن راضی شد و در خانه شوهر قرار گرفت، رافع نتوانست بین او و همسر جدید و جوانش به عدالت رفتار کند، اینجا بود که آیه نازل شد: ﴿وَ لَنْ تَسْتَطِیعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَیْنَ رفتار کند، اینجا بود که آیه نازل شد: ﴿وَ لَنْ تَسْتَطِیعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَیْنَ النَّسْاءِ وَ لَوْ حَرَصْتُمْ، فَلا تَمِیلُوا کُلَّ الْمَیْلِ فَتَذَرُوها کَالْمُعَلَّقَةِ ﴾

عدالت بطور حقیقی واجب نیست، چون مقدور شما نیست، هر قدر هم که در رعایت آن حرص بورزید بلکه این مقدار واجب است که حقوق همسری هر دو را اداء کنید و چنان نباشد که یکی را بلا تکلیف و پا در هوا بگذارید که نه بیوه باشد و نه شوهردار و این سنت در همه مواردی که مشابه مورد آیه باشد جاری است، اگر زن خواست به همسری خود ادامه دهد و بر آنچه شوهرش با او مصالحه کرد رضایت داد، نه اشکالی متوجه شوهرش می شود و نه متوجه او، و اگر نخواست به آن کیفیت به همسری خود ادامه دهد شوهرش طلاقش می دهد و یا بین او و همسر دیگرش مساوات برقرار می کند، غیر از انتخاب یکی از این دو راه، راه دیگری ندارد.

# ﴿وَ أُحْضِرَتِ الْأَنْفُسُ الشُّحَّ﴾

در روایت آمده که معصوم علی فرمود: هر کسی دارای بخل هست، چیزی که هست بعضی بخل را اختیار میکند و بعضی اختیار نمیکنند.

## ﴿ وَ لَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ ﴾

روایت شده که مردی زندیق از آبوجعفر احول سؤال کرد و گفت: معنای این آیهٔ را که خداوند می فرماید: ﴿فَانْکِحُوا ما طَابَ لَکُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنیٰ وَ ثُلاثَ وَ رُباعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلا تَعْدِلُوا فَوْاحِدَةً ﴾ و نیز در آخر همین سوره می فرماید ﴿ وَ لَنْ تَسْتَطِیعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَیْنَ النِّسَاءِ وَ لَوْ حَرَصْتُمْ فَلا تَعِیلُوا کُلَّ الْمَیْل ﴾ را برایم بکو و فرق بین این دو آیه را برای من روشن نما.

ابوجعفر احول گفت: من جواب آن را نمی دانم پس به مدینه خدمت اسام صادق عالیه از آن دو آیه سؤال نمود.

حضرت الله فرمود: اما آیه فرفان خفتم الا تعدلوا فواحدة همانا مراد از آن نفقه است و آیه فو کن تستطیعوا أن تعدلوا بین النساء که مراد از این مودت و مهربانی میباشد، زیرا کسی قادر نیست که بین دو زن خویش مودت و مهربانی را به عدالت برقرار نماید. پس ابوجعفر احول به سوی آن زندیق برگشت و جواب سؤال او را داد و گفت: این جواب را با بار شترش از

#### حجاز آورده است. ا

یا آیُها اللّه بن آمتُوا کُونُوا قَوْامبِنَ بِالْقِسْطِشُهَدَاءً لِلّهِ وَ لَوْ عَلَىٰ آنْفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَ الْأَقْرَبِينَ إِنْ يَكُنْ عَنِيًّا أَوْ فَقبِراً فَاللّهُ أَوْلَىٰ بِهِمَا فَلا تَتَبِعُوا الْهُوىٰ أَنْ الْوَالِدَيْنِ وَ الْأَقْرَبِينَ إِنْ يَكُنْ عَنِيًّا أَوْ فَقبِراً فَاللّهُ أَوْلَىٰ بِهِمَا فَلا تَتَبِعُوا الْهُوىٰ أَنْ الْوَالِدَيْنِ وَ اللّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِراً (١٣٥) تَعْدِلُوا وَ إِنْ تَلُووا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِراً (١٣٥) 170 من كسانى كه ايمان آورده ايد، از عدالت گذاران باشيد، براى خدا شهادت دهيد هر چند بر ضرر خود يا پدر و مادر و خويشان شما باشد، اگر فقير يا غنى باشند، خداوند به (رعايت حقوق) آنها اولى است. پس از فقير يا غنى باشند، خداوند به (رعايت حقوق) آنها اولى است. پس از هواى نفس پيروى نكنيد كه از حق منحرف مىشويد، و اگر حق را تحريف كنيد يا از گفتن آن اعراض نمائيد بدرستى كه خداوند به هر چه كه مىكنيد كنيد يا از گفتن آن اعراض نمائيد بدرستى كه خداوند به هر چه كه مىكنيد آگاه است.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوْامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ لِلَّهِ وَ لَـوْ عَـلَىٰ أَنْفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَ الْأَقْرَبِينَ إِنْ يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيراً فَاللَّهُ أَوْلَىٰ بِسِهِمَا إِنْ يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيراً فَاللَّهُ أَوْلَىٰ بِسِهِمَا إِلَى قوله فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً ﴾

همانا خداوند به مردم امر می فرماید که در میان خویش به عدالت رفتار نمایند اگر چه آن عدالت بر ضرر خودشان یا پدر و مادرشان و یا خویشانشان باشد.

امام صادق علیه می فرماید: مومن بر مومن هفت حق دارد واجب ترین آنها آن است که حق را بگوید و اگر چه گفتن آن حق به زیان خود یا پدر و مادر باشد و از گفتن حق به باطل تمایل پیدا نکند. ۲ سپس فرمود: ﴿فَلَا تَسَتَّبِعُوا

بحارالانوار، ج ۱۰، ص ۲۰۲ و ج ۱۰۱، ص ۵۰؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۳۷
 مستدرک الوسائل، ج ۹، ص ۴۴؛ بحارالانوار، ج ۷۱، ص ۲۲۳

الْهَويٰ أَنْ تَعْدِلُوا وَ إِنْ تَلْوُوا أَوْ تُعْرِضُوا﴾ ﴿ أَنْ تَعْدِلُوا﴾ يعنى ازحق منحرف مى شويد. ' ﴿ فَا إِنَّ اللَّــهَ كَــانَ بِــمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً ﴾

يًا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ وَ الْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَ الْكِتَابِ الَّذِي أَنْزَلَ مِنْ قَبْلُ وَمَنْ يَكُفُرْ بِاللَّهِ وَ مَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَ رُسُلِهِ وَ الْيَوْمِ الآُخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلاَلاً بَعبِداً ﴿١٣٦)

۱۳۶ ـ ای کسانی که ایمان آورده اید، به خداوند و رسولش و کتابی که بر رسول خود نازل کرده و کتابی که پیش از آن فرستاده است ایمان (واقعی) بیاورید و هر کس به خدا و فرشتگان و کتابهای (آسمانی) و رسولان او و روز قیامت کافر شود به تحقیق در گمراهی دور و درازی افتاده است.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِاللَّهِ وَ رُسُولِهِ ﴾ يعنى اى كسانى كه ايمان آورده ايد به راستى اقرار كنيد.

إِنَّ اللَّذِينَ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ازْذَادُواكُفْراً لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَ لالْلِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلاً (١٣٧)

۱۳۷ \_ کسانی که ایمان آوردهاند سپس کافر شدند، باز ایمان آورده و بــار دیگر کافر شدند، سپس بر کفر خود افزودند، خداوند آنها را نمی بخشد و آنها را به راه (راست) هدایت نخواهد فرمود.

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ازْ ذَادُواكُفْراً ﴾ اين آيه دربارهٔ كسانى نازل شده كه زبانى به رسول خدا عَيَّا اللهُ ايمان آورده

۱. تفسیربرهان، ج ۲، ص ۳۳۷

و اقرار به آن کردند ولی آن حضرت را تصدیق ننمودند سپس کفر ورزیدند هنگامی که در میان خودشان عهدی نوشته و هم پیمان شدند که امور را هرگز به اهل یبت پیامبر واگذار نکنند پس هنگامی که آیهٔ ولایت نازل شد و رسول خدا مَی از آنها برای امیرالمومنین الی عهد و میثاق گرفت باز زبانی اقرار به آن کردند ولی قلباً تصدیق ننمودند، هنگامی که رسول خدا می قبه از دنیا رفتند کفر ورزیده و بر کفر خودشان نیز افزودند.

﴿لَمْ يَكُنِ اللّٰهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَ لا لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلاً ﴾ يعنى آنها راهى جز مسير جهنم در پيش روى خودشان ندارند. ا

الَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْكَافِرِينَ أُوْلِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَ يَبْتَغُونَ عِنْدَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلْهِ جَميعاً (١٣٩)

۱۳۹ ـ آنهایی که کافران را بجای مومنان دوست خود میگیرند، آیا آنها در نزد کافران عزّت می طلبند؟ بدرستی که همهٔ عزّت نزد خداست.

﴿ الَّذِينَ يَتَّخِذُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِياءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَ يَبْتَغُونَ عِنْدَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِللهِ جَمِيعاً ﴾

مراد از ﴿ العزه ﴾ قدرت و توانائي است.

این آیه دربارهٔ بنی امیه نازل شد هنگامی که با پیامبرشان مخالفت کردند با این قصد که نگذارند امور به دست بنی هاشم برسد. ۲

وَ قَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللَّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَ يُسْتَهْزَأُ بِهَا

۱. کنز الدقائق، ج ۲، ص ۶۵۳؛ تفسیر صافی، ج ۲، ص ۳۳۶ ۲. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۴۲

فَلاْ تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَٰى يَخُوضُوا في حَدبِثِ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمْ إِنَّ اللَّهَ جُامِعُ الْمُنَافِقينَ وَ الْكَافِريِنَ في جَهَنَّمَ جَميِعاً ﴿١٤٠)

۱۴۰ ـ و به تحقیق خداوند در کتاب (قرآن) این حکم را بر شما نازل کرده است، هنگامی که آیات خدا را شنیدید افرادی بدان آیات کافر می شوند و استهزا می کنند، پس با آنها همنشینی نکنید تا سخنان دیگری را بر زبان جاری نکنند، و گر نه شما هم مانند آنان می شوید. و بدرستی که خداوند منافقان و کافران را با هم در جهنم جمع می کند.

﴿ وَ قَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتْاٰبِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ آيَاتِ اللّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَ يُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلا تَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذاً مِثْلُهُمْ ﴾

مراد از ﴿ آیات الله ﴾ ائمه المالي مىباشند. ا

الَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَاإِنْ كَانَ لَكُمْ فَثْحٌ مِنَ اللَّهِ قَالُوا أَ لَمْ نَكُنْ مَعَكُمْ وَ إِنْ كَانَ لِلْكَافِرِينَ نَصِيبٌ قَالُوا أَلَمْ نَسْتَحْوِذْ عَلَيْكُمْ وَ نَمْنَعْكُمْ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَـوْمَ الْفِيامَةِ وَ لَـنْ يَـجْعَلَ اللَّهُ لِـلْكَافِرِينَ عَـلَى الْـمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً (١٤١)

1۴۱ ـ (منافقان) آنهایی هستند که منتظر شما هستند و مراقب حال شما میباشند، پس اگر فتح و پیروزی از جانب خداوند برای شما پیش بیاید میگویند: آیا ما با شما نبودیم او اگر کافران به پیروزی برسند (به آنها) میگویند: آیا ما شما را به اسرار مسلمانان آگاه نکردیم و شما را از شکست مؤمنان نگهداری ننمودیم ایس بدرستی که خداوند در روز قیامت میان

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۴۲

شما حكم مى كند، و خداوند هرگز كافران را به اهل ايمان مسلَط نمى كند. ﴿ الَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ فَتْحٌ مِنَ اللَّهِ قَالُوا أَلَمْ نَكُنْ مَعَكُمْ وَ إِنْ كَانَ لِلْكَافِرِينَ نَصِيبٌ قَالُوا أَ لَمْ نَسْتَحْوِذْ عَلَيْكُمْ وَ نَـمْنَعْكُمْ مِـنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾

این آیه دربارهٔ عبدالله بن ابی و یارانش نازل شد که در جنگ احد شرکت نکردند چون رسول خدا ﷺ بر کفار پیروز شد به پیامبر گفتند: ما با شماها بودیم و هنگامی که کفار پیروز شدند گفتند: ما شماها را بر اسرار مسلمین آگاه کردیم؟

خداوند فرمود: ﴿فَاللّٰهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ وَ لَـنْ يَـجُعَلَ اللّٰهُ لِللّٰمَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً ﴾ پس بدرستى كه خداوند در روز قيامت ميان شما حكم مىكند، و خداوند هرگز كافران را به اهل ايمان مسلّط نمىكند.

إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَ هُوَ خَادِعُهُمْ وَ إِذَا فَامُوا إِلَى الصَّلاَةِ فَـامُوا كُسْالَىٰ يُرْاؤُنَ النَّاسَ وَ لاَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلْبِلاَ (١۴٢) مُذَبْنَبِنَ بَيْنَ ذَٰلِكَ لاَ إِلَىٰ هٰؤُلاَءِ وَ لاَ إِلَىٰ هٰؤُلاَءِ وَ مَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلاً (١٤٣)

۱۴۲ ـ بدرستی که منافقان میخواهند با خدا مکر و حیله کنند و در حالی که خداوند نیز با آنان مکر میکند، و چون به نماز میایستند با حال کسالت می ایستند و در برابر مردم ریا میکنند و خدا را جز اندکی یاد نمیکنند.
۱۴۳ ـ دو دل و مردد هستند، نه به سوی مؤمنان یک دل می روند و نه به جانب کافران. و هر که را خدا گمراه کند پس هرگز برای او راه هدایتی نخواهی یافت.

﴿ إِنَّ الْمُنْافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَ هُوَ خَادِعُهُمْ ﴾ خدعه از سوى خداوند همان عذاب است.

﴿إِذَا قَامُوا﴾ بارسول خدا عَيْلَا

﴿ إِلَى الصَّلاَةِ قَامُواكُسٰالَىٰ يُرْاؤُنَ النَّاسَ ﴾ كه آنها جز مومنين هستند. ﴿ وَلا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيلاً مُذَبْذَبِينَ بَيْنَ ذَٰلِكَ لا إِلَىٰ هُوُلا ءِ وَلا إِلَىٰ هُوُلا ءِ وَلا إِلَىٰ هُوُلا ءِ وَلاَ إِلَىٰ هُولاً عِلَىٰ هُولاً عِلَىٰ يعنى نه از مومنين هستند و نه از يهوديان كه اظهار ايمان مىكنند.

إِنَّ الْمُنَافِقينَ فِي الدَّرْكِ الْأَشْفَلِ مِنَ النَّادِ وَلَنْ تَجِدَ لَهُمْ نَصيراً (١۴۵) ١٤٥ ـ بدرستى كه منافقين درپائين ترين دركات جهنم هستند و هرگز براى

> آنها ياوري نخواهي يافت. الأعالات من السَّرِّ مِي الْأَرْدَ مِن السَّرِّ مِي اللَّهِ عَلَيْهِ مِي اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ المَّالِّ ا

﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴾

می فرماید: این آیه دربارهٔ عبدالله بن ابی نازل شده است و شامل تمام منافقین و مشرکین نیز می شود. ا

لاَ يُحِبُّ اللَّهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْـقَوْلِ إِلاَّ مَنْ ظُـلِمَ وَكَـانَ اللَّـهُ سَـمبِعاً عَليِماً (١٤٨)

۱۴۸ ـ خداوند دوست ندارد کسی با گفتار خویش بدیهای (دیگران) را اظهار کند مگر کسی که مورد ظلم و ستم واقع شده باشد که خداوند شنوا و داناست.

﴿ لا يُحِبُّ اللهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلاَّ مَنْ ظُلِمَ ﴾ خوب نيست كه شخص ستم و بدى خودش را آشكار كند و علني نمايد و نبايد به كسي ستم

۱. بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۶۴

کند مگر به او ستم کرده باشد.

در حدیثی دیگر در تفسیر این آیه آمده که اگر کسی نزد تو آمد و در باره تو مدح و ثنائی گفت و اعمال خیر و صالحی برایت برشمرد که در تو نیست، از او قبول مکن واو را تکذیب کن که به تو ظلم کرده است. ۱

أُولٰئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًّا وَ أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُهْبِناً ﴿١٥١) وَالَّذَيِنَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَ رُسُلِهِ وَ لَمْ يُفَرَّقُوا بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ أُولٰئِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴿١٥٢)

۱۵۱ ـ آنها به حق کافر هستند و ما برای کافران عذابی خوار کننده آساده کردهایم.

۱۵۲ ـ و آنهایی که به خدا و رسولانش ایمان آورده اند و سیان آنسها فـ رقی نمی گذارند، آنها کسانی هستند که به زودی پاداششان داده خواهد شد و خداوند بخشنده و مهربان است.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُّرُونَ بِاللَّهِ وَ رُسُلِهِ وَ يُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَ رُسُلِهِ وَ يُرِيدُونَ أَنْ يُفَرِّقُوا بَيْنَ اللَّهِ وَ رُسُلِهِ وَ يَكُفُّرُ بِبَعْضٍ ﴾ آنها كسانى هستند كه به رسالت رسول خدا عَيَّا الله القرار كردند ولى ولايت اميرالمومنين النَّا را منكر شدند ﴿وَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَّخِذُوا بَيْنَ ذَٰلِكَ سَبِيلاً أُولَئِكَ هُمُ الْكُافِرُونَ حَقَّا ﴾

فَيِمَا نَقْضِهِمْ مَيثَاقَهُمْ وَكُفْرِهِمْ بِآيَاتِ اللَّهِ وَ قَتْلِهِمُ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقٍّ وَ قَوْلِهِمْ قُلُوبُتَا غُلْفٌ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ اللَّا قَابِلاً (١٥٥)

١. تفسير صافي، ج ٢، ص ٣٤٣؛ بحارالانوار، ج ٧٠، ص ٢٩٤؛ نورالثقلين، ج ١، ص ٥٥٨

وَ بِكُفْرِهِمْ وَ قَوْلِهِمْ عَلَىٰ مَرْيَمَ بُهْنَاناً عَظَيْماً (١٥٦)

100 ـ پس چون آنها پیمان شکنی کردند و آیات خدا را انکار نـمودند و پیامبران را به ناحق کشتند و (از روی تمسخر) گفتند: بر روی دلهای ما پرده کشیده شده است، بله به خاطر کفرشان خداوند بر دلهای آنها مهر زده است، پس جز عدّهٔ کمی ایمان نمی آورند.

۱۵۶ ـ و به خاطر كفرشان بهتان بزرگى بر مريم زدند.

﴿فَبِمَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ ﴾ يعنى آنها ميثاقشان را شكشستند.

﴿ وَ كُفْرِهِمْ بِآياتِ اللهِ وَ قَتْلِهِمُ الْأَنْبِياءَ بِغَيْرِ حَقِ ﴾ آنها پيامبران را كشته بودند ولى چون نكشتند بلكه اجداد آنها و اجداد اجدادشان پيامبران را كشته بودند ولى چون آنها به اعمال اجدادشان راضى بودند پس خداوند آنها را متهم به كشتن پيامبران نمود، پس همچنين است اگر كسى راضى به عملى باشد به آن عمل متهم مىشود اگر چه آن را انجام نداه باشد، و دليل بر آن آيهٔ ۹۱ سورهٔ بقره است كه مىفرمايد: ﴿ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْبِياءَ اللهِ مِنْ قَبْلُ إِنْ كُنْتُمْ مُومِنِينَ ﴾ كه است كه مىفرمايد: ﴿ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْبِياءَ اللهِ مِنْ قَبْلُ إِنْ كُنْتُمْ مُومِنِينَ ﴾ كه آنها پيامبران را نكشته بودند و لكن به عمل پدرانشان كه انبيا را كشته بودند راضى بودند و خداوند آنها را متهم به اعمال پدرانشان نمود. ٢

﴿ وَ بِكُفْرِهِمْ وَ قَوْلِهِمْ عَلَىٰ مَرْيَمَ بُهُتَاناً عَظِيماً ﴾ يعنى يهوديان كفتند كه حضرت مريم الله الله مرتكب زنا شده است. "

وَ قَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمَسيحَ عَبِسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللَّهِ وَ مَا قَتَلُوهُ وَ مَا صَلَبُوهُ وَ لَكِنْ شُبُّهَ لَهُمْ وَ إِنَّ اللَّذِينَ اخْتَلَفُوا فَهِهِ لَفَي شَكِّ مِنْهُ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلاَّ

١. سورهٔ بقره، أيهٔ ٩١

۲. نورالثقلین، ج ۱، ص ۵۶۸؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۴۹

٣. تفسير برهان، ج ٢، ص ٣٥٠

### اتَّبَاعَ الظَّنِّ وَ مَا قَتَلُوهُ يَقْبِناً (١٥٧)

10۷ ـ و گفتارشان این بود که گفتند: ما رسول خدا مسیح عیسی بن مریم را کشتیم، در حالی که نه او را کشتند و نه به دار آویختند و لکن امر بر آنها مشتبه شد و آنهایی که در کشته شدن او اختلاف دارند از آن در شک هستند و علمی بدان ندارند و فقط از ظن و گمان پیروی میکنند و به یـقین او را نکشته اند.

﴿قَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا... عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللّٰهِ ﴾ هنگامى كه خدا حضرت عيسى الني رابه آسمان ها برديهوديان گفتند ما عيسى فرستادهٔ خدا را كشتيم. ﴿وَ مَا قَتَلُوهُ وَ مَا صَلَبُوهُ وَ لَكِنْ شُبِّهَ لَهُمْ ﴾

وَ إِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلاَّ لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهيداً (۱۵۹)

۱۵۹ ـ و هیچ اهل کتابی نیست مگر آنکه قبل از مرگش به او (عیسی) ایمان می آورد و در روز قیامت بر آنها گواه خواهد بود.

### اهلكتاب قبل ازمردن به عيسى الله ايمان مي آورند

﴿ وَ إِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَ يَوْمَ الْقِيامَةِ يَكُونُ عَلَيْهم شَهيداً ﴾

روایت شده است زمانی که رسول خدا ﷺ برگردد همهٔ مردم به آن حضرت ایمان می آورند. ا

ابوحمزه از «شهر بن حوشب» روایت کرده که گفت: حجاج به من گفت:ای «شهر» یک آیه از قرآن مرا گیج کرده است، نمی فهمم معنایش چیست؟

١. بحارالانوار، ج ٥٣، ص ٥٠

پرسیدم: ای امیر آن کدام آیه است؟

گفت: آیه: ﴿ وَ إِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَّابِ إِلاَّ لَيُوْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ ﴾ است با اینکه به خدا سوگند دستور دادم گردن یک یهودی و یا مسیحی را بزنند و خودم تا آخرین رمقش ایستادم و به دقت نگاه کردم تا ببینم لبهایش را تکان میدهد و به حقانیت عیسای مسیح شهادت میدهد یا نه، چیزی ندیدم بلکه لبهایش هم چنان بسته بودتا بدنش سرد شد با این حال چطور آیه قرآن خبر میدهد که هر یهودی در دم مرگش به عیسی ایمان می آورد.

به او گفتم: خدا امیر را اصلاح کند معنای آیه شریفه آن طور که تو فهمیدی نیست.

پرسید: پس به چه معنا است؟

گفتم: عیسی قبل از بپا شدن قیامت از آنجا که هست رجعت میکند و هیچ اهل ملتی باقی نمیماندنه یهودی و نه غیریهودی مگر آنکه قبل از مرگ وی به وی ایمان می آورند و او دنبال مهدی النال به نماز می ایستد.

حجاج چون این را شنید با تعجب گفت: وای بر تو این سخن را از که آموختی و از چه کسی نقل میکنی؟

گفتم: محمد بن علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب آن را برایم نقل کرد. در پاسخم گفت: بخدا سوگند که علت را از سر چشمهای زلال گرفتهای. ا

فَيِظُلْمٍ مِنَ الَّذَبِنَ هَادُوا حَرَّمُنَا عَلَيْهِمْ طَيَّبَاتٍ أُحِلَّتْ لَهُمْ وَ بِصَدِّهِمْ عَنْ سَببلِ اللهِ كَثيراً (١٦٠)

۱۶۰ ـ پس به خاطر ستمي كه از يهود صادر شد و نيز به خاطر اينكه بسياري

١. بحارالانوار، ج ١٤، ص ٣٤٩ و ج ٥٣، ٥١؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٣٥٠

از مردم را از راه خدا منع کردند، طعامهای پاکیزهای راکه بر آنها حلال بود حرام کردیم.

### طعامیکه بر بنی اسرائیل حرام شد

عبدالله بن ابویعقوب گوید از حضرت صادق الله شنیدم که می فرمود: اگر کسی در زمین گندم بکارد و اقدام به پاک کردن زمین ننموده و سرکشی به زراعت ننماید و محصولش خوب نشود و بین گندم و جو تلخه مشاهده کند باید خود را ملامت نماید که سستی و غفلت کرده زیرا خداوند می فرماید: ﴿فَبِظُلُم مِنَ الَّذِینَ هٰادُوا حَرَّمْنًا عَلَیْهِمْ طَیِّبًاتٍ أُحِلَّتْ لَهُمْ وَ بِصَدِّهِمْ عَنْ سَبِیل اللهِ کَثِیراً ﴾

خداوند اینچنین نازل فرموده است و روش خداوند اینطور نیست که چیزی را در قرآن حلال کرده باشد و بعد آن را حرام نماید و نیز همچنین نیست که خداوند در قرآن چیزی را حرام کرده باشد و بعد آن را حلال نماید.

عرض كردم: آيا اين آيه هم اين چنين است كه مىفرمايد: ﴿ وَ مِنَ الْبَقَرِ وَ الْغَنَم حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُما ﴾

فرمود: بله.

عرض کردم: خداوند که می فرماید: ﴿ إِلاَّ مَا حَرَّ مَ إِسْرُ الِيلُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ﴾ ، بنی اسرائیل هـ ر وقت گوشت شـتر می خوردند درد خاصره آنها را فرا می گرفت پس گوشت شتر را بر خودشان حرام کردند و عمل آنها قبل از نازل شدن تورات بود و هنگامی که تورات نازل شدنه آن را حرام نمود و نه به خوردنش سفارش کرد. ا

بحار الانوار، ج ۹، ص ۱۹۵ و ج ۱۳، ص ۳۲۵ و ج ۶۲، ص ۱۷۹ ؛ تفسير برهان، ج ۲، ص ۳۵۲

لُكِنِ الرُّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَ الْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَ مَا أَنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَ الْمُقْهِمِينَ الصَّلاَةَ وَ الْمُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَ الْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ الْـيَوْمِ الأَّخِرِ أُولَئِكَ سَنُوْتِيهِمْ أَجْراً عَظِيماً (١٦٢)

۱۶۲ ـ لکن راسخان علم از آنها و آنچه که بر تو و بر پیامبران قبل از تو نازل شده ایمان می آورند، نماز به پا می دارند و زکات می پردازند و به خدا و روز قیامت ایمان می آورند، آنها کسانی هستند که بزودی اجر بـزرگی بـه آنها خواهیم داد.

﴿ لَكِنِ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ \_ تا \_ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزاً حَكِيماً ﴾ اين آيه از محكمات است.

لُكِنِ اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَ الْمَلَائِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيداً (١٦٦)

۱۶۶ \_ لکن خداوند به آنچه بر تو نازل کرده گواهی صیدهد، که آن را از روی علمش نازل کرده است و فرشتگان نیز گواهی میدهند، و هر چند که گواهی خدا کافی است.

﴿ لَكِنِ اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ ﴾

ابوبصير از امام صادق روايت مىكند كه فرمود: آيه اينطور «لكن الله يشهد بما أنزل إليك في على أنزله بعلمه و الملائكة يشهدون و كفى بالله شهيدا» نازل شده است.

امام صادق على آيه ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَ ظَلَمُوا﴾ را به اين صورت خواندهاند: «ان الذين كفروا و ظلموا آل محمد حقهم لم يكن الله ليغفر

لهم و لا ليهديهم طريقا إلا طريق جهنم خالدين فيها أبدا و كان ذلك على الله يسيرا» \

یا اَهْلَ الْکِتَابِ لاَ تَغْلُوا في دېنِکُمْ وَ لاَ تَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلاَّ الْحَقَّ إِنَّمَا الْمَسيحُ عبسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَىٰ مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَ كَلَمْ وَسُلِهِ وَ لاَ تَقُولُوا ثَلاَثَةَ انْتَهُوا خَيْراً لَکُمْ إِنَّمَا اللهُ إِلَّه وَاحِدٌ سُبْخَانَهُ أَنْ يَكُونَ رُسُلِهِ وَ لاَ تَقُولُوا ثَلاَثَةَ انْتَهُوا خَيْراً لَكُمْ إِنَّمَا الله إِلَّه وَاحِدٌ سُبْخَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَكَفَىٰ بِاللهِ وَكِيلاً (١٧١) لَهُ وَلَد لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَكَفَىٰ بِاللهِ وَكِيلاً (١٧١) اللهُ وَلَا اللهُ وَكِيلاً (١٧١) اللهُ وَلَا اللهُ وَكِيلاً (١٧١) الله وَلَهُ وَلَا اللهُ وَكِيلاً (١٧١ عَلَمُ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ عَيْر از حَقْ نَكُونِهُ وَكُولُهُ اللهِ اللهِ اللهِ وَكُلُولُ اللهُ عَيْر از حَقْ لا نَصْوِدُ عَلَو نَكُولُ اللهِ وَكُلُولُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

مراد از ﴿لاَ تَقُولُوا ثَلاَثَةٌ ﴾ اين است كه گفتند: الله و عيسى و مريم، پس خداوند فرمود: ﴿انْتَهُوا خَيْراً لَكُمْ إِنَّمَا اللَّهُ إِلْهٌ وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَكِيلاً ﴾

لَنْ يَسْتَنْكِفَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً لِللهِ وَ لاَ الْمَلاَئِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ وَ مَنْ يَسْتَنْكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَ يَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعاً (١٧٢) ١٧٢ ـ هرگز مسيح انكار نمي كردكه بنده خدا است، و فرشتگان مقرب نيز

١. بحار الانوار، ج ٣٤، ص ٩٣؛ تفسير عياشي، ج ١، ص ٢٨٥؛ تفسيربرهان، ج ٢، ص ٣٥٤

(انکار نمیکنند)، و هرکس از بندگی خدا سرباز زند و تکبر بورزد، بزودی آنها را در نزد خود محشور میکند.

﴿ لَنْ يَسْتَنْكِفَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً لِلّهِ ﴾ يعنى مسيح هيچ كراهتى نداشت كه بندهٔ خدا باشد ﴿ وَ لاَ الْمَلائِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ وَ مَنْ يَسْتَنْكِفْ عَسنْ عِبادَتِهِ وَ يَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعاً ﴾

يَّا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِنْ رَبَّكُمْ وَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُبَيِناً (١٧٤) فَأَمَّا الَّذَيِنَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَ اعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيْدْخِلُهُمْ في رَحْمَةٍ مِنْهُ وَ فَـضْلٍ وَ يَهْديهِمْ إِلَيْهِ صِزاطاً مُسْتَقيِماً (١٧٥)

۱۷۴\_ای مردم به تحقیق دلیلی روشن از جانب پروردگارتان برای شما آمد و ما برای شما نوری آشکار نازل کردیم.

۱۷۵\_پس آنهایی که به خدا ایمان آوردند و به او چنگ زدند بزودی آنها را در رحمت و فضل خود وارد میکند و در راه راست بـه سـوی خـودش .

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرُهُانٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُبِيناً ﴾ پس نور امامت اميرالمومنين على عليه السناه سپس فرمود: ﴿ فَالَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَ اعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيُدْ خِلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِنْهُ وَ فَضْلٍ ﴾ آنها كسانى هستند كه به ولايت اميرالمومنين و ائمه عليما تمسك زدند.

يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللّٰهُ يُفْتَهِكُمْ فِي الْكَلاَلَةِ إِنِ امْرُوَّ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَ لَهُ أُخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ وَ هُوَ يَرِثُهَا إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهَا وَلَدٌ فَإِنْ كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا النَّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَ وَ إِنْ كَانُوا إِخْوَةً رِجَالاً وَ نِسَاهُ فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظَّالْأَنْثَيَيْنِ يُبَيِّنُ

## اللَّهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُّوا وَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَليمٌ (١٧٦)

179 - (ای پیامبر) از تو دربارهٔ (ارث برادر و خواهر پدری یا پدری و مادری) می پرسند، بگو: خداوند حکم آنها را برای شما بیان می کند، اگر مردی از دنیا برود و فرزندی نداشته باشد ولی خواهری دارد که نصف ما ترکه از برای او (خواهر) است و او نیز از خواهر ارث می برد اگر برای خواهر فرزندی نباشد. و اگر میت دو خواهر داشت دو سوم ارث برای آنهاست. و اگر برای میت چندین برادر و خواهر باشد در این صورت برادان دو برابر خواهران ارث می برند. خداوند (احکام خود را) برای شما برادر می کند تا گمراه نشوید، و خدا به همه چیز دانا است.

#### ارثكِلاله

﴿ بَسْتَفْتُونَكَ، قُلِ اللّٰهُ يُغْتِيكُمْ فِي الْكَلاَلَةِ إِنِ امْرُوَّ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدُ وَ لَهُ أُخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ وَ هُوَ يَرِثُهَا إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهَا وَلَدُ فَإِنْ كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثَّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَ وَ إِنْ كَانُوا إِخْوَةً رِجَالاً وَنِسَاءً فَلِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ الْأَنْثَيَيْنِ ﴾

ابن ابی عمیر از ابن اذینة از بکیر از امام باقر علیه روایت میکند که فرمود:
اگر مردی از دنیا برود، و تنها یک خواهر داشته باشد نصف اموال او را ارث
میبرد، به دلیل همین آیه، هم چنان که اگر یک دختر داشته باشد نصف اموال
را ارث میبرد، و نصف دیگر اموال را نیز از باب رحم به او میدهند، البته این
در صورتی است که میت وارثی نزدیکتر از او نداشته باشد.

حال اگر بجای یک خواهر یک برادر داشته باشد او همه ارث را میبرد، هم چنان که خدای تعالی فرمود: ﴿وَ هُوَ یَرِثُهُا إِنْ لَمْ یَکُنْ لَهُا وَلَدٌ ﴾ و اگر وارث او دو خواهر باشند دو ثلث را بدلیل این آیه میبرند و یک ثلث باقی را از باب

سورةنساء ٢٦٩

رحم به ایشان می دهند و اگر وارث میت چند برادر و یا چند خواهر باشند برادران دو برابر خواهران ارث می برند و همه اینها در صورتی است که میت فرزند و پدر و مادر و یا همسر نداشته باشد. ۱



۱. وسائل الشیعه، ج ۲۶، ص ۱۵۳ ؛ بحارالانوار، ج ۱۰۱، ص ۳۴۱؛ تفسیر صافی، ج ۲، ص ۳۶۳ ؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۵۸



# تفسير سورة مائده



۵ – سورهٔ مائده در مـدینه

نازل شده و دارای ۱۲۰ آیـه

است



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

يًا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُفُودِ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِبِمَةُ الْأَنْعَامِ إِلاَّ مَا يُتُلَىٰ عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّى الصَّيْدِ وَ أَنْتُمْ حُرُمٌ إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ مَا يُربِدُ (١)

۱ - ای کسانی که ایمان آورده ایل، به عهد و پیمانهای خود وف کنید، چهار پایان (و جنین آنها) برای شما حلال شده است، جز آنچه که برای شما خوانده می شود، و در حال احرام صید بر شما حلال نیست؛ همانا خداوند به هر چه که بخواهد حکم می کند.

عبد الله بن سنان روايت مى كند كه امام صادق عليه فرمودند: ﴿أَوْفُوا بِالْعُقُودِ ﴾ كه مراد عهد و پيمان است.

ابن ابی عمیر از امام جواد النظر روایت می کند که دربارهٔ آیه ﴿ یُا أَیُّها الَّذِینَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ ﴾ فرمودند: رسول خدا ﷺ در ده جا برای علی النظر از مردم عقد و پیمان گرفت، سپس خداوند این آیه را نازل کرد: ای کسانی که ایمان آورده اید به عهد و پیمانی که در مورد امیر المومنین النظر با شما بسته ام وفا کنید. ا

﴿ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الْأَنْعَام ﴾ وقتى جنين (حيوان حلال كوشتى) در شكم

١. بحار الانوار، ج ٣٤، ص ٩٢؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٣٤٤؛ تفسير صافي، ج ٢، ص ٣٤٧

مادر پشم و مو در آورد ذبح مادرش كفايت از ذبح آن مىكند. ا و اين آيـهٔ ﴿أُحِلَّتْ لَكُمْ بَـهِيمَةُ الْـأَنْعَامِ ﴾ دليل بـر ايـن است كـه غـير چهارپايان حرام هستند.

يَا أَيُّهَا اللَّهِ بِنَ آمَنُوا لاَ تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللَّهِ وَ لاَ الشَّهْرَ الْحَزَامَ وَ لاَ الْهَدْيَ وَ لاَ الْفَهْرَ الْحَزَامَ وَ لاَ الْهَدْيَ وَ لاَ الْفَلائِدَ وَ لاَ آمِينَ الْبَيْتَ الْحَزَامَ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنْ رَبِّهِمْ وَ رِضْوَاناً وَ إِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا وَ لاَ يَجْرِمَنَكُمْ شَنْآنُ قَوْمٍ أَنْ صَدُّ وكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَزامِ مَلَّتُتُمْ فَاصْطَادُوا وَ لاَ يَجْرِمَنَكُمْ شَنْآنُ قَوْمٍ أَنْ صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَزامِ أَنْ تَعْتَدُوا وَ تَعْاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَ التَّقُوىٰ وَ لاَ تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَ الْعُدُوانِ وَ أَنْ تَعْتَدُوا اللّهَ إِنَّ اللّهُ شَدِيدُ الْعِفْابِ (٢)

۲-ای کسانی که ایمان آورده آید، (حرمت) شعائر الهی (مناسک حج)، ماه حرام، قربانی (علامت دار و بدون علامت) و آنهایی که زائران خانهٔ خدا هستند و در طلب فضل و خشتودی خدا می باشند را نگه بدارید ؛ هنگامی که از احرام بیرون آمدید صید کردن هیچ مانعی ندارد. و دشمنی با گروهی که شما را از آمدن به مسجد الحرام مانع شدند نباید شما را به تجاوز و ستم وادار کند، بر تقوا و نیکوکاری همکاری کنید و هرگز در گناه و تجاوزگری همکاری ننمائید و از خدا بیرهیزید که مجازات خداوند سخت و شدید است.

#### شعائر الهي چيست؟

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللهِ وَ لاَ الشَّسهْرَ الْحَزامَ وَ لاَ الْهَدْيَ وَلاَ الشَّسهْرَ الْحَزامَ وَ لاَ الْهَدْيَ وَلاَ الْقَلائِدَ وَلاَ آمِّينَ الْبَيْتَ الْحَزامَ ﴾ منظور از شعائر خدا احرام و طواف و نماز خواندن در مقام ابراهيم، و سعى بين صفا و مروه، و بطور كلى

١. بحارالانوار، ج ٤٣، ص ٢٩؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٣٤٥

همه مراسم حج است و یکی از آن مراسم این است که اگر کسی حیوانی به 
نیت قربانی کردن همراه خود حرکت دهد، آن را اشعار کند، یعنی کوهان شتر 
را خون آلود کند و یا پوست آن را کنده، و یا لنگه کفشی به گردنش بیاویزد، تا 
مردم همه بدانند که این حیوان قربانی است، و اگر فرار کرد و گم شد کسی 
متعرض آن نشود، این مراسم را شعائر میخوانند، به این مناسبت که با 
خونین کردن کوهان شتر و مراسم دیگر، اشعار و اعلام میدارند که این 
حیوان قربانی است تا آن را بشناسند.

اینکه فرمود: ﴿ وَ لاَ الشَّهْرَ الْحَرٰ امَ ﴾ منظور ماه ذی الحجه است، که یکی از ماههای حرام است.

منظور از هدى در جمله ﴿ وَ لا الْهَدْيَ ﴾ آن قربانى است كه مُحْرِم بعد از احرام بستن با خود حركت مى دهد.

در معنای کلمه قلائد در جمله ﴿وَ لاَ الْقَلائِدَ ﴾ فرمود: منظور این است که زائر بیت الله لنگه کفشی را که در آن کفش نماز خوانده به گردن آن حیوان بیاویزد.

در معنای جمله ﴿و لا آمین البیت الحرام ﴾ فرمود: یعنی کسانی که به قصد حج خانه خدا حرکت میکنند. ا

﴿ وَ إِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُوا ﴾ پس براى آنها بعد از آنكه در حال احرام صيد را حرام نموده بود بعد از بيرون آمدن از احرام حلال كرد.

﴿ وَ لَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ أَنْ صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا ﴾ يعنى قريش شما را در غزوهٔ حديبيه از زيارت مسجد الحرام منع كرده بودند حال دشمنى آنها باعث نشود كه از اعتدال بيرون رويد و بر آنها

١. نورالثقلين، ج ١، ص ٥٨٣؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٣۶۶

ظلم و ستم كنيد.

و لا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمِ أَنْ صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا ﴾ با اين آية ٥ سورة توبه ﴿فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ ﴾ منسوخ شده است. ١

حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَ الدَّمُ وَ لَحْمُ الْجِنْزِيرِ وَ مَا أُهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَ الْمُنْخَنِفَةُ وَ الْمُنْخَنِفَةُ وَ الْمُنْخَنِفَةُ وَ الْمَوْقُوذَةُ وَ الْمُنْخَنِفَةُ وَ الْمُنْخَنِفَةُ اللَّهِ عُلَى اللَّهُ عُلَى اللَّهُ وَ الْمُنْتَوَدِّيَةُ وَ النَّطِيحَةُ وَ مَا أَكُلَ السَّبُعُ إِلاَ مَا ذَكَيْتُمْ وَ مَا ذُيحَ عَلَى النَّصُبِ وَ أَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالْأَزْلامِ ذَلِكُمْ فِسْقُ الْيَوْمَ يَئِسَ اللَّذِبَنَ كَفَرُوا مِنْ دَبِيْكُمْ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَ اخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دَبِنَكُمْ وَ أَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ دَبِيْكُمْ فَلا تَخْشَوْهُمْ وَ اخْشَوْنِ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دَبِنَكُمْ وَ أَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَ رَضِيتُ لَكُمْ الْإِشْلامَ دَبِنا فَمَنِ اضْطُرَ في مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِنْمِ فَإِنْ اللّهَ غَفُورٌ رَحِبمُ (٣)

۳-گوشت مردار و خون و گوشت خوک و ذبیحه ای که به نام غیر خدا ذبح شده باشد و همچنین هر حیوانی که با خفه کردن یا به وسیلهٔ چوب زدن یا از بلندی افکندن یا با شاخ زدن به هم بمیرند و باقیماندهٔ صید درندگان (مگر آنکه بموقع به آن حیوان برسید و آن را ذبح کنید) و نیز حیوانی را که از برای بتها میکشند بر شما حرام است، و همچنین حیوانی را که گوشتش را به وسیلهٔ تیرهای (بخت آزمایی) قسمت میکنند که همهٔ آنها فسق و گناه است. امروز کافران از دین شما مایوس شدند پس از آنها نترسید بلکه از من بترسید. امروز دین شما را کامل کردم و نعمتم را بر شما تمام نمودم و اسلام را بهترین دین شما برگزیدم. پس کسی که در هنگام اضطرار و در ایام قحطی را به خاطر گناه از آنچه که حرام شده مرتکب شود (مانعی ندارد)،

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۶۷

که مُرد آن را میخورند.

که خداوند بخشنده و مهربان است.

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَ الدَّمُ وَ لَحْمُ الْخِنْزِيرِ وَ مَا أَهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ وَ الْمُنْخَنِقَةُ وَ الْمَوْقُوذَةُ وَ الْمُتَرَدِّيَةُ وَ النَّطِيحَةُ وَ مَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَيْتُمْ وَ مَا ذَيْحَ عَلَى النَّصُبِ وَ أَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالْأَزْلامِ ذَلِكُمْ فِسْقٌ ﴾ كوشت مُرده و خون و كوشت خوك معروف هستند.

﴿ وَ مَا أَهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ ﴾ يعنى آن حيواناتى كه بنام بدها ذبح مىشود. ﴿ وَ الْمُنْخَنِقَةُ ﴾ يعنى اينكه مجوس كوشت ذبح شده را نمىخورند بلكه آنها گوشت مُرده را مىخورند، و آنها گاو و گوسفند را خفه مىكنند و زمانى

﴿ وَ الْمَوْقُوذَةُ ﴾ يعنى آنها چشمها و پاهاى حيوان را بسته و آنقدر مىزنندتا بميرد و وقتى كه مُرد آن را مى خورند.

﴿ وَ الْمُتَرَدِّيَةُ ﴾ يعنى چشم حيوان را مى بندند و از بلندى به پائين مى اندازند تا بميرد و وقتى كه مُرد آن را مى خورند.

﴿ وَ النَّطِيحَةُ ﴾ يعنى حيوانى را در جلوى قوچى مى اندازند و آن دو حيوان آنقدر همديگر را مى زنند تا يكى بميرد و آنگاه آن مُرده را مى خورند.

﴿ وَ مَا أَكُلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَيْتُم ﴾ پس همانا آنها نيم خوردهٔ حيواني را كه گرگ و شير و درندگان دريده بود را ميخوردند پس خداوند آن را حرام كرد. ﴿ وَ مَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ ﴾ يعنى مجوس حيوان را در آتشكده ها ذبح ميكردند، و قريش درخت و سنگ را پرستش مينمودند و براى آنها قربانى ذبح ميكردند.

قمار درجاهليت

﴿ وَ أَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالْأَزْلام ذٰلِكُمْ فِسْقٌ ﴾

می فرماید: مشرکین روی حیوانی قیمت می گذاشتند و آن را به ده قسمت می کردند سپس ده نفر جمع شده و شریک می شدند و قرعه کشی می کردند که آن ده نفر هفت نفر برنده داشت و سه نفر بازنده، نام برنده عبارت بود از: فذ، توام، مسبل، نافس، حلس [ الحلیس ] ، رقیب و معلی که فذیک سهم برنده می شد، توام دو سهم، مسبل سه سهم، نافس چهار سهم، حلس پنج سهم، رقیب شش سهم و معلی هفت سهم ؛ و آن سه نفر بازنده عبارت بودند از: سفح، منیح و وغد. و قیمت حیوان بر عهدهٔ کسی بود که اسمش در قرعه در نیامده و بازنده شده بود که آن قمار است و خداوند آن را حرام کرد. (

﴿ الْيَوْمَ يَـئِسَ اللَّـذِينَ كُـفَرُوا مِـنْ دِيـنِكُمْ ﴾ اين آيه دربارهٔ ولايت اميرالمومنين للنَّالِخِ نازل شده است. السيرالمومنين للنَّالِخِ نازل شده است. النَّالِ

﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَ أَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَ رَضِيتُ لَكُـمُ الْإِسْلاَمَ دِيناً ﴾ الْإِسْلاَمَ دِيناً ﴾

محمد بن مسلم از امام باقر الله وایت میکند که فرمه د: آخرین واجبی را که خداوند نازل نمود ولایت امیرالمومنین علی الله و ائمهٔ معصومین الهه بود و بعد از آن دیگر واجبی را نازل ننمود به جز آیه ﴿ الْیَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ ﴿ وَيَنَكُمْ ﴾ که در محلی به نام «کراع الغمیم» نازل شد و رسول خدا مَنْ مسالهٔ ولایت را در جحفه ابلاغ فرمود و بعد از آن حکم واجبی نازل نشد. "

﴿ فَمَنِ اضْطُرٌ فِي مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْمٍ ﴾ ايـن آيـه اجـازه بـراى شخص مضطر است كه از گوشت مُرده، خون و گوشت خوك براي برطرف

١. بحارالانوار، ج ٤٢، ص ٣١٩؛ تفسير صافي، ج ٢، ص ٣٧٢

۲. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۷۱

٣. بحار الانوار، ج ٢٧، ص ١١٢ ؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٢٧٢

شدن گرسنگیاش بخورد و سد جوع نماید.

على بن ابراهيم دربارهٔ آيهٔ ﴿غَيْرَ مُتَجَانِفِ لِإِثْمِ ﴾ مىگويد: يعنى كسى كه هيچ تمايلى به گناه ندارد و گوشت مُرده را زمانى كه در سفر غير ضرورى و همچنين هنگام راهزنى يا ظلم و جور نيازمند بدان گرديد نبايد بخورد.

يَشْئَلُونَكَ مَا ذَا أُحِلَّ لَهُمْ قُلْ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَ مَا عَلَّمْتُمْ مِنَ الْجَوَارِحِ مُكَلِّبِينَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَّمَكُمُ اللَّهُ فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكْنَ عَلَيْكُمْ وَ اذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَ اتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَرِيعُ الْحِسَابِ (۴)

4 - از تو سؤال می کنند که چه چیز بر آنها حلال شده است؟ بگو: هر چه پاکیزه است بر شما حلال شده است، و صید حیوانات شکاری و سگهای تربیت شده که از آنچه خدا به شما آموخته است بر آنها آموخته اید (بر شما حلال است) پس آنچه این حیوانات برای شما صید می کنند و نگه می دارند بخورید و نام خدا را (در هنگام فرستادن آن حیوان برای شکار) بر آن ببرید، و از خدا بپرهیزید بدرستی که خداوند سریع الحساب است.

شكار سگ شكارى ﴿ يَسْتَلُونَكَ مَا ذَا أَحِلَّ لَهُمْ قُلْ أَجِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَ مَا عَلَمْتُمْ مِنَ الْجَوَارِحِ مُكَلِّبِينَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَّمَكُمُ اللَّهُ ﴾ و آن صيد سگ تعليم ديده است كه اگر صيد را گرفت و كشت خدا فقط آن را حلال كرده است. ﴿ فَكُلُوا مِمًّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ ﴾

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۳۹۹

ابی بکر حضرمی گوید: از امام صادق الله از صید مرغهای شکاری، فیل، سگ و امثال آنها سؤال کردم فرمود: آن شکارها را نخورید مگر آنکه زنده بوده و شما خودتان آن را ذبح کرده باشید بجز شکار سگ تعلیم دیده که حلال است.

عرض کردم: اگر چه آن سگ شکاری صید را کشته باشد؟

فرمود: بله، بخور زیرا خداوند متعال می فرماید: ﴿ وَ مُا عَلَّمْتُمْ مِنَ الْجُوارِحِ مُكَلِّبِینَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِی الْجُوارِحِ مُكَلِّبِینَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِی الْجُوارِحِ مُكَلِّبِینَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِی الْجُوارِحِ مُكَلِّبِینَ تُعَلِیم الله الله عَلیه فرمود: هر درنده ای شكار را برای خودش صید می كند ولی سگ تعلیم دیده شكار را برای صاحبش صید می كند. فرمود: هنگامی كه سگ را برای شكار می فرستید نام خدا را ذكر كنید كه همان تزكیه شكار به نام خدا محقق می شود. ا

الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَ طَعَامُ الَّذَبِنَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلِّ لَكُمْ وَ طَعَامُكُمْ حِلِّ لَهُمْ وَ الْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَ الْمُحْصَنَاتُ مِنَ النَّذِبِنَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ مُحْصِنبِنَ غَيْرَ مُسْافِحبِنَ وَ لا مُتَجِذِي أَخْذَانٍ وَ مَنْ يَكُفُرْ بِالْإِبِمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَ هُـوَ فِـي الْأَخِـرَةِ مِنَ الْخَاسِرينَ (۵)

۵ امروز هر چه پاکیزه است بر شما حلال شده و طعام اهل کتاب برای شما و طعام شما برای آنها حلال است. و نیز از دواج با زنان پاکدامن مؤمنه و زنان پاکدامن اهل کتاب در صورتی که شما مهر آنها را بدهید و پاکدامن باشید نه زناکار و رفیق باز بر شما حلال است. و هر کس بدانچه که باید

<sup>1.</sup> بحارالانوار، ج ۶۲، ص ۲۸۵ ؛؛ تفسير صافي، ج ۲، ص ۳۷۸

ایمان بیاورد کافر شود اعمالش تنباه می شود و در آخبرت از زیبانکاران خواهد بود.

غذاي اهلكتاب

# ﴿ أُحِلَّ لَكُمُ الطُّيِّبَاتُ وَ طَعَامُ الَّذِينَ أُو تُوا الْكِتَابَ حِلُّ لَكُمْ ﴾

می فرماید: غذای آنها اعم از حبوبات و میوه ها می باشد که ذبح نمی شوند و نیازی به بردن نام خدا نیست بر شما حلال است امّا حیوانات که در هنگام ذبح نیاز به بردن نام خداوند دارند بر شما حلال نیست، سپس فرمود: به خدا سوگند آنها ذبح شما را حلال نمی دانند پس شماها چگونه ذبح آنها را حلال می شمرید. ا

﴿ وَ الْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُو تُوا الْكِتَابِ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ خداوند ازدواج با اهل كتاب را حلال كرد بعد از حرام كردنش در سورهٔ بقره كه مىفرمايد: ﴿ وَ لا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ﴾ آيعنى ازدواج با اهل كتابى كه جزيه مىپردازند حلال است پس زمانى كه در مملكت شرك بوده باشند و جزيه نبردازند ازدواج با آنها حلال نيست. آ

﴿ وَ مَنْ يَكُفُرُ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴾ هر كس ايمان بياورد سپس از اهل شرك اطاعت كند به تحقيق عملش را از بين برده و به ايمانش كفر ورزيده است و او در آخرت از زيان ديدگان خواهد بود. \*

### يَا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاٰةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَ أَيْدِيَكُمْ إِلَى

وسائل الشيعه، ج ۲۴، ص ۶۶ و ج ۶۳، ص ۲۱؛ تفسير صافى، ج ۲، ص ۳۷۸؛ نورالثقلين،
 د. ص ۵۹۲

سورهٔ بقره، آیهٔ ۲۲۱ ؛ با زنان مشرک ازدواج نکنید مگر آنکه ایمان بیاورند.

٣. بحارالانوار، ج ١٠٠، ص ٣٨١

۴. تفسیر صافی، ج ۲، ص ۳۸۲؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۴۰۶

الْمَرْافِقِ وَ امْسَحُوا بِرُوُسِكُمْ وَ أَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَ إِنْ كُنْتُمْ جُنُباً فَاطَّهَرُوا وَ إِنْ كُنْتُمْ مَرْضَىٰ أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِأَوْ لأَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعبِداً طَيِّباً فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَ أَيْدبِكُمْ مِنْهُ مَا يُربِدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُربِدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيْتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٦)

وَ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَ مَبِثَاقَهُ الَّذِي وَاثَقَكُمْ بِهِ إِذْ قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَ أَطَعْنَا وَ اتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُورِ (٧)

8- ای کسانی که ایمان آورده اید، هنگامی که برای نسماز بها مسیخیزید صورت و دستهایتان را تا آرنج بشوئید و سر و پاها را تا برآمدگی پا مسح کنید، و اگر جُنُب هستید خودتان را بشوئید (غسل کنید)، و اگر بیمار یا مسافر هستید یا یکی از شما را قضاء حاجتی دست داده و یا با زنان تماس گرفته و آب برای غسل و وضو نیابید با خاک پاکیزه ای تیمم کنید و بس صورت و دست هایتان بکشید خدا نمی خواهد هیچ گونه سختی برای شما قرار دهد، ولکن می خواهد شما را پاکیزه گرداند و نعمتش را بر شما تمام کند، شاید که از شکرگزاران باشید.

۷\_و نعمت خدا بر شما را یاد کنید و عهد و پیمانی را که با تاکید از شما گرفت، آن هنگام که گفتید: شنیدیم و اطاعت کردیم. و از خدا بپرهیزید که همانا خداوند از درون سینه ها آگاه است.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاَةِ فَاغْسِلُوا وُجُـوهَكُمْ وَ أَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ﴾ يعنى از مرفق (آرنج) بشوييد.

این آیه از محکمات است

﴿ وَ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَ مِيثَاقَهُ الَّذِي وَاثَقَكُمْ بِهِ ﴾ مىفرمايد:

هنگامی که رسول خدا سَلِی از مردم به ولایت حضرت علی الله عهد و پیمان گرفت، آنها گفتند: شنیدیم و اطاعت کردیم اما بعد عهد و پیمانشان را نقض کرده و آن را شکستند. ا

﴿ اذْكُرُ و انِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ هَمَّ قَوْمُ أَنْ يَبْسُطُو ا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَّ أَيْدِيَهُمْ عَنْكُمْ ﴾ يعنى شر اهل مكه را قبل از اينكه آن را فتح كنيد به وسيلة صلح روز حديبيه از سر شما باز داشت.

فَيِمًا نَقْضِهِمْ مَبِثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَ جَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ فَاسِيَةً يُحَرِّفُونَ الْكَـلِمَ عَـنْ مَوْاضِعِهِ وَ نَسُوا حَظًا مِمْنَا ذُكِرُوا بِهِ وَ لا تَزْالُ تَطَّلِعُ عَلَىٰ خَائِنَةٍ مِنْهُمْ إِلاَّ قَلْبِلاً مِنْهُمْ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَ اصْفَحْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ (١٣)

۱۳ ـ چون پیمان شکنی کردند، آنها را از رحمت خود دور کردیم و دلهایشان را سخت نمودیم، (آنها) کلمات خدا را از جای خود تحریف میکنند و آنچه را که به آنها تذکر داده شده بود را فراموش کردند. و تو همیشه بر خیانت آنها آگاه میشوی جز عدهٔ کمی از آنها (که خیانت کار

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۴۱۵

نیستند)، از آنها درگذر و (از اعمال زشتشان) صرف نظر کسن، که خدا نیکوکاران را دوست می دارد.

﴿ فَهِمَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ ﴾ يعنى عهد و پيمان با اميرالمومنين عليَّا ﴿ وَانقَضَ كردند.

﴿ وَ جَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنْ مَواضِعِهِ ﴾ مىفرمايد: كسانى كه اميرالمومنين التَّا را از خلافت منع كردند، و دليل بر آن ﴿ الْكَلْمَة ﴾ است كه مراد از آن اميرالمومنين التَّا مىباشد آنجا كه مىفرمايد: ﴿ وَ جَعَلَهُا كُلِمَةً بِاقِيَةً فِي عَقِبِهِ ﴾ ايعنى امامت را كلمة باقيه در فرزندان آن حضرت قرار داديم.

﴿ وَ لا تَزَالُ تَطَّلِعُ عَلَىٰ خَائِنَةٍ مِنْهُمْ إِلاَّ قَلِيلاً مِنْهُمْ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَ اصْفَحْ ﴾ مى فرمايد: اين آيه با آية ﴿ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ ﴾ ٢ منسوخ شده است. ٣

وَ مِنَ الَّذَبِنَ فَالُوا إِنَّا نَصَارَىٰ أَخَذْنَا مَبِثَاقَهُمْ فَنَسُوا حَظًّا مِمَّا ذُكَرُوا بِهِ فَأَغْرَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَذَاوَةَ وَ الْبَغْضَاءَ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَ سَـوْفَ يُسَنَّئُهُمُ اللَّهُ بِـمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ (١۴)

۱۴ ـ و از کسانی که گفتند: ما از یاران عیسی هستیم، از آنها عهد گرفتیم ولی آنها قسمت مهمّی را از آنچه که به ایشان پند داده شده بود را فراموش کردند، پس ما نیز در میانشان تا روز قیامت دشمنی و عداوت را شعله ور ساختیم، و به زودی (روز قیامت) خداوند آنها را بر آنچه انجام میدادند

۱. سورهٔ زخرف، آیهٔ ۲۸

۲. سورهٔ توبه، آیهٔ ۵

٣. تفسير صافي، ج ٢، ص ٣٩٤؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٢١٧

آگاه خواهد ساخت.

## ﴿ وَ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارِي أَخَذْنًا مِيثَاقَهُمْ ﴾

حضرت علی الله میفرماید: عیسی بن مریم بنده ای آفریده شده بود ولی مردم او را رب قرار دادند. ولی آنها قسمت مهمی را از آنچه که به ایشان پند داده شده بود را فراموش کردند. ۱

یا اَهْلَ الْکِتَابِ قَدْ جَاءَکُمْ رَسُولُنَا یُبَیِّنُ لَکُمْ کَثْبِراً مِمَّا کُنْتُمْ تُخْفُونَ مِنَ اللهِ نُورُ وَکِتَابٌ مُبَیِنٌ (۱۵) الْکِتَابِ وَ یَعْفُوا عَنْ کَثْبِرِ قَدْ جَاءَکُمْ مِنَ اللهِ نُورُ وَکِتَابٌ مُبَیِنٌ (۱۵) ۱۵ ـ ای اهل کتاب، رسول ما به سوی شما آمده و حقایق و احکام بسیاری راکه از کتاب آسمانی پنهان می دارید برای شما بیان می کند و بسیاری از آن را بیان نمی کند و بسیاری از آن را بیان نمی کند. به تحقیق نور و کتاب روشنی از جانب خدا به سوی شما آمد.

﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيراً مِمَّاكُنْتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ وَ يَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ ﴾ پيامبر تَلَيُّ أنچه راكه از مطالب تورات در رابطه با اخبار پيامبر آخرالزمان پنهان مىداريد آشكار مىكند و اخبار بسيارى از تورات را نيز بيان نمىكند.

﴿ قَدْ جُاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ تُورٌ وَكِيتَابٌ مُسِينٌ ﴾ مسىفرمايد: مراد از نور اميرالمومنين و ائمه المِنْكِيْ مى باشند. ٢

يًا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَىٰ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ أَنْ تَقُولُوا مَا

بحارالانوار، ج ۹، ص ۱۹۷ ؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۴۱۸
 بحارالانوار، ج ۹، ص ۱۹۷ ؛ تفسیر صافی، ج ۲، ص ۳۹۶ ؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۴۱۸

جُاءَنَا مِنْ بَشْهِرٍ وَ لَا نَذْهِرٍ فَقَدْ جَاءَكُمْ بَشْهِرٌ وَ نَذْهِرٌ وَ اللَّهُ عَلَىٰ كُـلِّ شَـيْءٍ قَدْهِرٌ (١٩)

19 ــ ای اهل کتاب، به تحقیق رسول ما پس از فاصله ای به سوی شما آمد که حقایق را برایتان بیان می کند، تا نگوئید: رسولی بشارت دهنده و بیم دهنده به سوی به سوی ما نیامد. به تحقیق آن رسول بشارت دهنده و بیم دهنده به سوی شما آمد و خدا بر همه چیز تواناست.

﴿قَدْ جُاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ ﴾ مخاطب اهل كتاب است.

﴿عَلَىٰ فَتْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ قطع شدن وحى از رسول خدا ﷺ در حالى كه مردم بدان نيازمند بودند.

﴿أَنْ تَقُولُوا ﴾ يعنى اينكه بكوئيد.

وَ إِذْ فَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَا فَوْمِ اذْ كُرُوا نِعْمَتَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فَهِكُمْ أَنْبِياءَ وَ جَعَلَكُمْ مُلُوكاً وَ آثَاكُمْ مَا لَمْ يُؤْتِ أَحَداً مِنَ الْعَالَمِينَ (٢٠) يَا قَوْمِ ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ النَّيِ كَتَبَ اللّهُ لَكُمْ وَ لا تَرْتَدُّوا عَلَىٰ أَدْبَارِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ (٢١)

فْالُوا يُا مُوسىٰ إِنَّ فَهِهَا قَوْماً جَبَّارِينَ وَ إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا حَتَٰى يَخْرُجُوا مِنْهَا فَاإِنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا فَإِنَّا ذَاخِلُونَ (٢٢)

فَالَ رَجُلاْنِ مِنَ الَّذَبِنَ يَخَافُونَ أَنَّعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَا ادْخُلُوا عَلَيْهِمُ الْبَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَالِيُونَ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (٢٣) قَالُوا يَا مُوسَىٰ إِنَّا لَنْ نَدْخُلَهَا أَبَداً مَا ذَامُوا فَيِهَا فَاذْهَبْ أَنْتَ وَ رَبُّكَ فَقَاتِلاْ إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ (٢٤)

قْسَالَ رَبِّ إِنِّسِي لاَ أَمْلِكُ إِلاُّ نَـفْسِي وَ أَخـي فَـافْرُقْ بَـيْنَنَا وَ بَـيْنَ الْـفَوْمِ

الْفَاسِقينَ (٢٥)

قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِبِنَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الْأَرْضِ فَلاٰ تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْفَاسِقِبنَ (٢٦)

۲۰ ـ و هنگامی که موسی به قوم خود گفت: ای قوم، نعمت خدا را به یاد آورید هنگامی که در میان شما پیامبرانی فرستاد و شما را حاکم قرار داد و به شما چیزهایی داد که به هیچ یک از اهل عالم نداده بود.

۲۱ ـ ای قوم، به سرزمین مقدسی که خداوند برای شما مقرر فرموده وارد شوید و به پشت سر خود باز نگردید، که از زیانکاران خواهید بود.

۲۲ ـ گفتند: ای موسی، در آن سرزمین مقدس گروهی ستمکار هستند و تا آنها در آنجا هستند ما هرگز وارد شهر نمی شویم، پس هرگاه از آنجا بیرون رفتند ما وارد می شویم.

۲۳ ـ دو نفر مرد که از خداوند میترسیدند و نعمتی که خداوند به آن دو عنایت کرده بود گفتند: شما از دروازهٔ شهر وارد شوید و هنگامی که داخل شدید بر آنها پیروز می شوید، و بر خداوند توکل کنید اگر از ایمان آورندگان هستید.

۲۴\_گفتند: ای موسی، مادامی که آنها در آنجا باشند ما هرگز وارد نمی شویم، پس تو با پروردگارت برو با آنها جنگ کن که ما همینجا نشسته ایم.

۲۵ ــ موسى گفت: پروردگارا، من فقط بر خود و برادرم تسلط دارم، پس میان ما واین قوم فاسق جدایی بیفکن.

۲۶ ـ خداوند فرمود:این سرزمین چهل سال بر آنها حرام است (چهل سال نمی توانند بر آن وارد شوند)، و در بیابان حیران و سرگردان می باشند، پس

#### تو بر حال این قوم فاسق اندوهگین مباش.

#### واردشدن بني اسرائيل در سرزمين تيه

﴿ اذْكُرُوا نِعْمَتَ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِياءَ وَ جَعَلَكُمْ مُلُوكاً \* مى فرماید: خداوند در قوم بنی اسرائیل نبوت و پادشاهی را در یک جا گرد نیاورده است اما آن دو را برای پیامبرش جمع نمود.

### ﴿ يِهَا قَوْمِ ادْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ ﴾

این آیه زمانی نازل شد که بنی اسرائیل گفتند ما هرگز طاقت خوردن یک نوع غذا را نداریم. پس موسی علیه به آنها فرمود: به مصر بروید که آنچه میخواهید در آنجاست.

گفتند: در آنجا افرادی ستمکار هستند ما هرگز وارد آنجا نمی شویم مگر آنکه آنها از مصر بیرون بروند که اگر خارج شدند ما وارد مصر می شویم پس نصف آیه در سورهٔ بقره می باشد، «پس هنگامی که به موسی گفتند: در آنجا افرادی ستمکار هستند و ما هرگز به آنجا وارد نمی شویم تا از شهر بیرون بروند».

موسى النظر به آنها فرمود: بايد وارد شهر شويد. آنها به موسى گفتند: ﴿فَاذْهَبْ أَنْتَ وَ رَبُّكَ فَقُاتِلا إِنَّا هَاهُنَا قَاعِدُونَ ﴾ تو و پروردگارت برويد و جنگ كنيد كه ما در اينجا هستيم، پس موسى دست هارون را گرفت همچنانكه خداوند حكايت مىكند و گفت: ﴿إِنِّي لا أَمْلِكُ إِلا نَفْسِي وَ أَخِى فَافْرُقْ بَيْنَنَا وَ بَيْنَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴾ همانا من مالك جان خود و برادرم هارون هستم پس بين ما و اين قوم فاسق جدائى بينداز.

خداوند فرمود: ﴿ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الْأَرْضِ ﴾ آنها چهل سال نتوانستند وارد مصر شوند و در روى زمين سرگردان بودند. هنگامی که موسی خواست از آنها جدا شود بنی اسرائیل ناله کرده و گفتند: اگر موسی از میان ما خارج شود عذاب بر ما نازل می شود پس دامن موسی را گرفته و ناله کرده و از او خواستند که در میانشان باشد و از خداوند بخواهد که توبهٔ آنها را بپذیرد، پس خداوند به موسی وحی کرد: من توبهٔ آنها را قبول کردم ولی چهل سال وارد شدن آنها بر مصر را حرام کردهام و در زمین سرگردان می مانند به خاطر آنچه که گفتند «تو و پروردگارت بروید جنگ کنید» پس وارد سرزمین تیه شدند آنها در اول شب تورات خوانده و حرکت می کردند و صبح به دروازهٔ شهر مصر می رسیدند، خداوند زمین را در زیر پاهایشان می چرخاند و دوباره سر جای اولشان برمی گرداند، این در حالی بود که فاصلهٔ بین آنها و مصر چهار فرسخ بیشتر راه نبود، پس چهل سال در آن سرزمین باقی ماندند، پس هارون و موسی در تیه مُردند فرزندان و فرزند فرزندان بنی اسرائیل وارد مصر شدند.

روایت شده است که قبر موسی التی را ملک الموت در شکل یک انسان کند و برای همین بنی اسرائیل نمی دانند که قبر موسی در کجا واقع شده است.

از پیامبر عَلَیْ از قبر موسی الله سؤال شد، فرمودند: در طریق اعظم کنار کثیب الأحمر واقع شده است.

فرمود: بین موسی و داود پانصد سال فاصله و بین داود و عیسی هزار و صد سال فاصله بود. ۲

وَ اثْلُ عَلَيْهِمْ نَيَأَ ابْنَيْ آدَمَ بِالْحَقِّ إِذْ قَرِّبَا قُرْبَاناً فَتَقْبُلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَ لَمْ يُتَقَبَّلْ

١. يحارالانوار، ج ١٣، ص ١٧٥

٢. بحار الانوار، ج ١٣، ص ٣٤٣؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٢٢٤

مِنَ الأُخَرِ قَالَ لَأَقْتُلَنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقَبِنَ (٢٧) لَئِنْ بَسَطْتَ إِلَيَّ يَدَكَ لِتَقْتَلَني مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِيَ إِلَيْكَ لِأَقْتَلَكَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ (٢٨)

إِنِّي أُرپِدُ أَنْ تَبُوءَ بِإِثْمَي وَ إِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ وَ ذَٰلِكَ جَزْاءُ الظَّالِمينَ (٢٩)

فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخبِهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الْخَاسِرِينَ (٣٠)

فَبَعَثَ اللّٰهُ غُرَاباً يَبْحَثُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيَّهُ كَيْفَ يُوْارِي سَوْأَةَ أَحْبِهِ قَالَ يَا وَيْلَتَىٰ أَ عَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَٰذَا الْغُرَابِ فَأَوْارِيَ سَوْأَةَ أَخْبِي فَأَصْبَحَ مِنَ النَّادِمِينَ (٣١)

۲۷ ـ و بحق داستان دو فرزند آدم (قابیل و هابیل) را بر آنها بخوان، هنگامی که قربانی برای تقرّب خداوند آوردند از یکی (هابیل) پذیرفته شد و از دیگری (قابیل) پذیرفته شد و از دیگری (قابیل) گفت: تو را خواهم کشت. (هابیل) گفت: تو را خواهم کشت. (هابیل) گفت: (گناهی ندارم) که خداوند از پرهیزگاران میپذیرد. ۲۸ ـ اگر تو برای کشتن من دست دراز کنی من هرگز به کشتن تو دست نمیگشایم، چون من از پروردگار جهانیان می ترسم.

۲۹ ـ من میخواهم که تو باگناه من و خودت باز گردی و از اهل آتش جهنم شوی، که آن جزای ستمکاران است.

۳۰ ـ پس هوای نفسش او را کم کم بر کشتن برادرش ترغیب نـمود و (در نهایت) او را کشت و از زیانکاران شد.

۳۱\_پس خداوند کلاغی را فرستاد تا زمین را حفر کند و به او نشان دهد که چگونه جسد برادرش را دفن نماید. (قابیل) گفت: وای بر من آیا من از این کلاغ عاجزترم که جسد برادرم را دفن کنم؟ پس از ترس رسوایی برادرش را دفن کرد و از کار خود پشیمان شد.

#### قصة هابيل وقابيل

﴿وَ اتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَيْ آدَمَ بِالْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَاناً فَتُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَ لَمْ يُتَقَبَّلْ مِنَ الْآخَرِ﴾

ابوحمزه ثمالي از ثوير بن ابي فاخته روايت ميكند كه گفت: از على بن الحسين عليه شنيدم كه براي مردي از قريش سخن مي گفت، تا آنجا كه فرمود: هنگامی که دو پسران آدم قربانی خود را انتخاب می کردند یکی از آن دو از میان گوسفندانی که خود پرورش داده بود گوسفندی چاقتر قربانی کرد و دیگری یک دسته سنبل قربانی کرد، در نتیجه قربانی صباحب گو سفند که همان هابیل باشد قبول شد و از آن دیگری قبول نشد و بدین جهت قابیل بر هابيل خشم كرد و گفت به خدا سو گند تو را مى كشم، هابيل گفت: ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ لَئِنْ بَسَطْتَ إِلَىَّ يَدَّكُ لِتَقْتُلَنِي مَا أَنَا بِبَاسِطِ يَدِيَ إِلَيْكَ لِأَقْتُلَكَ إِنِّي أَخْافُ اللَّهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ إِنِّي أَرِيدُ أَنْ تَبُوءَ بِإِثْمِي وَ إِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ وَ ذَٰلِكَ جَزْاءُ الظَّالِمِينَ فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ اخیه \* خدای تعالی تنها از متقیان قبول می کند و تو اگر برای کشتن من دست به سویم دراز کنی من هرگز دست به سویت نمیگشایم که به قتلت برسانم، برای اینکه من از رب العالمین میترسم، میخواهم تو هم گناه مرا به دوش بكشى و هم گناه خودت را، تا از اهل آتش شوى و سىزاى سىتمكاران همين

سر انجام هوای نفس قابیل، کشتن برادر را در نظرش زینت داد، و در قالب امر پسندیدهای جلوه گر ساخت ولی در اینکه چگونه برادر را بکشد سرگردان ماند و ندانست که چگونه تصمیم خود را عملی سازد، تا آنکه ابلیس به نزدش آمد و به او تعلیم داد که سر برادر را بین دو سنگ بگذارد و سپس سنگ زیرین را بر سر او بکوبد قابیل بعد از آنکه برادر را کشت نفهمید جسد او را چه کند در این حال بود که دو کلاغ از راه رسیده و به یکدیگر حمله ور شدند، یکی از آنها دیگری را کشت و آن گاه زمین را با پنجه اش حفر کرد و کلاغ مرده را در آن چاله دفن نمود، قابیل چون این منظره را دید فریاد بر آورد که: ﴿یا وَیْلَتیٰ اَنْ اَکُونَ مِثْلَ هٰذَا الْغُرابِ فَأُوارِيَ سَوْاً ةَ أَخِي فَاصْبَحَ مِنَ النّادِمِینَ ﴾ وای بر من! آیا من عاجزتر از یک کلاغ بودم که نتوانستم بقدر آن حیوان بفهمم که چگونه جسد برادرم را دفن کنم، در نتیجه از پشیمانان شد، و گودالی کند و جسد برادر را در آن دفن نمود، و از آن به بعد دفن مردگان در میان انسانها سنت شد.

قابیل به سوی پدر برگشت، آدم هابیل را با او ندید از وی پرسید: پسرم را کجا گذاشتی؟

قابیل گفت: مگر او را به من سپرده بودی؟

آدم گفت: با من بیا ببینم کجا قربانی کردید، در این لحظه به دل آدم الهام شد که چه اتفاقی رخ داده، همین که به محل قربانی رسید همه چیز برایش روشن شد، لذا آدم آن سرزمین را که خون هابیل را در خود فرو برده بود لعنت کرد و دستور داد قابیل را لعنت کنند و از آسمان ندایی به قابیل گفت که تو، به جرم کشتن برادرت ملعون شدی، از آن به بعد دیگر زمین هیچ خونی را فرو نبرد.

آدم از آن نقطه برگشت و چهل شبانه روز بر هابیل گریست، چون بی تابیش طاقت فرسا شد، شکوه به درگاه خدا برد، خدای تعالی به وی وحی کرد که من پسری به تو می دهم تا جای هابیل را بگیرد، چیزی نگذشت که حوا پسری پاک و پر برکت بدنیا آورد، روز هفتم میلاد آن پسر، خدای تعالی به آدم وحی کرد که ای آدم این پسر هبه و بخششی است از من به تو، بنا بر این او را هبت الله نام بگذار و آدم نیز چنین کرد. ا

محمد بن مسلم از حضرت باقر النافج روایت کرده که گفت: در مسجد الحرام نشسته بودم دیدم طاوس یمانی برای اصحابش حدیث میگفت تا رسید بجائی که به آنها گفت: آیا میدانید در چه روز نصف مردم کشته شدند؟

حضرت باقر اللي فرمود: بكو يك چهارم مردم.

گفت: چگونه یک چهارم بوده است؟

فرمود: مردم روی زمین عبارت بودند از آدم و حوا و هابیل و قابیل و همینکه هابیل کشته شد.

با خود گفتم فردا این مسئله را از حضرت تحقیق خواهم نمود روز بعد خدمت حضرت باقر این مسئله را از حضرت نزدیک درب منزل نشسته و منتظر غلام خود میباشد قبل از آنکه من سؤال خود را پرسش کنم آن حضرت سبقت نموده و فرمود در یکی از نقاط هندمردی است که رو به آفتاب مقید و بسته شده و با گردش آفتاب او را رو باطراف میگردانند و ده نفر همیشه موکل و مراقب او هستند که پیوسته او را برابر آفتاب نگاه دارند و اگر یکی از آن ده نفر بمیرد اهل محل یک نفر دیگر را بجایش میگذارند و هیچوقت عده آن ده نفر کم نمی شود. و آنها در زمستان آب سرد و در تابستان آب گرم بسر آن شخص مغلول و مقید می ریزند و فرمود وقتی شخصی از آن محل عبور می کرد پرسیدای بنده خدا تو کیستی که چنین معذب می باشی؟ او سر

۱. بحارالانوار، ج ۱۱، ص ۲۳۰

خود را بلند کرده و نگاهی نموده پاسخ داد که تو احمق ترین مردم یا عاقلترین آنها هستی من از ابتدای خلقت بشر اینجا و بدین حال هستم و تا دنیا باقی است خواهم بود هنوز کسی غیر از تو از من نپرسیده که کیستم و آن جناب فرمود گمان دارند مردم که آن مرد قابیل است. ا

مِنْ أَجْلِ ذَٰلِكَ كَتَبْنَاعَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِهِلَ أَنَهُ مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمْبِعاً وَ مَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمْبِعاً وَ لَقَدْ جُاءَتْهُمْ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثْبِراً مِنْهُمْ بَعْدَ ذَٰلِكَ فِي الْـأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ (٣٢)

۳۲ به همین جهت بر بنی اسرائیل حکم کردیم که هر کس انسانی را بدون ارتکاب قتل و یا بی آنکه فسادی در زمین کرده باشد را بکشد مانند آن است که همهٔ انسانها را کشته است، و هر کس انسانی را از مرگ نجات دهد مانند آن است که همهٔ مردم را زنده کرده است. و به تحقیق رسولان ما با معجزاتی روشن بنزد بنی اسرائیل آمدند امّا بسیاری از آنها پس از آن در روی زمین به فساد و تعدّی گری پرداختند.

﴿ مِنْ أَجْلِ ذٰلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً ﴾ لفظ آيه مخصوص در بنى اسرائيل و اما معنايش شامل همة مردم مى باشد. آ

﴿ وَ مَنْ أَخْياها فَكَأَنَّما أَخْيَا النَّاسَ جَمِيعاً ﴾ مىفرمايد: هر كس فردى را از سوختن يا غرق شدن يا از زير آوار ماندن يا از دست درّنده اى نجات دهد و

بحارالانوار، ج ۱۱، ص ۲۳۱؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۴۲۸
 بحارالانوار، ج ۱۱، ص ۲۳۱؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۴۲۸

یا دست بینوائی را بگیرد تا بینیاز گردد و یا کسی را از فقر بیرون آورده و ثروتمندش بگرداند، و بهتر از آن این است که او را از ضلال و گمراهی بیرون آورده و به راه راست هدایتش نماید. خداوند میفرماید: مانند این است که همهٔ مردم را زنده کرده است، امام علیه میفرماید: جایگاه او مانند کسی است که همهٔ مردم را زنده کرده است. ا

إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذَيِنَ يُخَارِبُونَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ يَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَاداً أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَ أَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلافٍ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الْأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ (٣٣) إِلاَّ اللَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٣٣) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ تَابُوا انَّقُوا اللَّهُ وَ ابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَ جَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَكُمْ يُنْ النَّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا انَّقُوا اللَّهُ وَ ابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَ جَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَكُمْ تُفْلَحُونَ (٣٥)

۳۳ کیفر آنهایی که با خدا و رسولش به جنگ بر می خیزند و در روی زمین فساد می کننداین است که اعدام شوند و یا به دار آویخته گردند و یا دست و پایشان به خلاف یکدیگر بریده شود و یا از سرزمینشان تبعید شوند. این ذلت و خواری آنها در دنیاست و در آخرت عذابی بزرگ دارند.

۳۴\_ مگر آنهایی که پیش از آنکه بر آنها دست بیابید توبه کنند، بدانید که خداوند بخشنده و مهربان است.

۳۵ ـ ای کسانی که ایمان آورده اید، از خداوند بپرهیزید و برای تقرب به سوی او وسیله ای بجونید و در راه او جهاد کنید، شاید که رستگار شوید.

﴿ إِنَّمًا جَزٰاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَ رَسُولَهُ وَ يَسْعَوْنَ فِي الْـأَرْضِ

١. نورالثقلين، ج ١، ص ٤١٨

فَسٰاداً أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَ أَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلاْفٍ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الْأَرْضِ﴾

علی بن حسان از امام باقر النیاز روایت می کند که فرمود: هر کس با خداوند به جنگ بپردازد و دست به دزدی بزند و مال کسی را بگیرد و یا کسی را بکشد باید کشته شود و یا به دار آویخته شود، کسی که جنگ کرده و بکشد و مالی را برندارد کشته می شود ولی به دار آویخته نمی شود، کسی که جنگ کند و مالی را بر دارد ولی کسی را نکشد او را نمی کشند ولی یک دست و یک پایش را بر دارد ولی کسی را نکشد او را نمی کشند و مالی را برندارد و کسی را مرا بر خلاف هم قطع می کنند، و کسی که جنگ کند و مالی را برندارد و کسی را هم نکشد او را تبعید می کنند سپس خداوند عزوجل استثنا کرده و می فرماید: ﴿ إِلا الّذِینَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَیْهِمْ ﴾ یعنی قبل از اینکه امام او را بگیرد توبه کند. ا

﴿ اتَّقُوا اللَّهَ وَ ابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ ﴾ مى فرمايد: به وسيلة امام به خداوند تقرب بجوئيد.

إِنَّ الَّذِبِنَ كَفَرُوا لَوْ أَنَّ لَهُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمْبِعاً وَ مِثْلَةَ مَعَهُ لِيَفْتَدُوا بِهِ مِـنْ عَذَابِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَا تُقُبِّلَ مِنْهُمْ وَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلَيْمٌ (٣٦)

يُربِدُونَ أَنْ يَخْرُجُوا مِنَ النَّـارِ وَ مَـا هُـمْ بِـخَارِجِينَ مِـنْهَا وَ لَـهُمْ عَـذَابٌ مُقيمٌ (٣٧)

وَ السَّارِقُ وَ السَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَاكَسَبًا نَكَالاً مِنَ اللَّهِ وَ اللَّـهُ عَزيزٌ حَكيمٌ (٣٨)

وسائل الشیعه، ج ۲۸، ص ۳۱۳؛ بحارالانوار، ج ۷۶، ص ۱۹۴؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۴۴۵

فَمَنْ ثَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَ أَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ (٣٩)

أَ لَمْ تَعْلَمْ أَنَّ الله لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَ الْأَرْضِ يُعَدِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَ الله عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (۴٠)

۳۶\_آنهایی که کافر شدند اگر تمام آنچه که در روی زمین است و همانند آن مال داشته باشند و همهٔ آن مالشان را برای رهایی از کیفر روز قیامت بدهند از آنها قبول نمی شود و عذاب دردناکی خواهند داشت.

۳۷ می خواهند از آتش دوزخ بیرون بیابند ولی نمی توانند از آن خارج شوند، و برای آنها عذابی دائمی است.

۳۸\_ دست مرد و زن دزد را به کیفر اعمالی که مرتکب شدهاند بعنوان
 مجازات الهی قطع کنید که خداوند توانا و حکیم است.

۲۹ ـ پس هر کس بعد از ستم گردن توبه کند و کارش را اصلاح نسماید خداوند توبهاش را می پذیرد، که خداوند بخشنده و مهربان است.

۴۰\_آیا نمی دانی که ملک آسمان ها و زمین از برای خداوند است؟ هر که را بخواهد عذاب میکند و هر که را بخواهد می بخشد، و خداوند بر هر چیزی قادر است.

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ أَنَّ لَهُمْ مُا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً وَ مِثْلَهُ مَعَهُ لِيَفْتَدُوا بِهِ مِنْ عَذَابِ يَوْمِ الْقِيامَةِ مَا تُقُبِّلَ مِنْهُمْ \_ تَا \_وَ اللَّهُ عَـلَىٰ كُـلِّ شَـيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ اين آيات از محكمات است.

يًا أَيُّهَا الرَّسُولُ لاَ يَحْزُنْكَ اللَّذِينَ يُسْارِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا آمَنَا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ وَمِنَ اللَّذِينَ هَادُوا سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمِ آخَرِبِنَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوْاضِعِهِ يَقُولُونَ إِنْ أُوتَبِتُمْ هَذَا فَخُذُوهُ وَ إِنْ لَمْ تُؤْتَوْهُ فَاحْذَرُوا وَ مَنْ يُرِدِ اللَّهُ فِتْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللَّهِ شَيْناً أُولِئِكَ الَّذَبِنَ لَمْ يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي الأَّخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ (۴۱)

سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَٰالُونَ لِلسُّحْتِ فَإِنْ جَاؤُكَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ وَ إِنْ تُعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَنْ يَضُرُّ وكَ شَيْناً وَ إِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ (٤٢)

وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَ عِنْدَهُمُ التَّوْزاةُ فيها حُكْمُ اللَّهِ ثُمَّ يَتَوَلَّوْنَ مِـنْ بَـعْدِ ذٰلِكَ وَ مَا أُولَٰئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴿٣٣)

إِنَّا أَنْزَلْنَا النَّوْرَاةَ فِيهَا هُدَى وَ نُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذَبِنَ أَسْلَمُواللِلَّذِبِنَ هَادُوا وَ الرَّبُّانِيُّونَ وَ الْأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ فَلا تَخْشَوُا النَّاسَ وَ اخْشَوْنِ وَ لاَ تَشْتَرُوا بِآيَاتِي ثَمَناً قَلْبِلاً وَ مَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولِئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ (۴۴)

۴۱ - ای رسول، آنهایی که در کفرشان شتاب میکنند و به زبان میگویند ایمان آورده ایم ولی قلبهایشان ایمان نیاورده است تو را اندوهگین نکند، و از یهودیانی که به سخنان تو گوش میکنند تا نقطه ضعفی برای تکذیب تو بیدا کنند، آنها جاسوسان گروه دیگری هستند که خودشان به نزد تو نیامده اند، آنها سخنان تو را تحریف میکنند و میگویند: اگر حکم قرآن این نیامده اند، آنها سخنان تو را تحریف میکنند و میگویند: اگر حکم قرآن این گونه که ما میگوئیم آورده شد بپذیرید و الا از آن دوری کنید. و کسی را که خداوند بخواهد به فتنه بیندازد تو هرگز نمی توانی او را نجات دهی، آنها کسانی هستند که خدا نخواسته دلهایشان را پاک کند، برای آنها در دنیا ذلت کسانی و در آخرت عذابی بزرگ آماده است.

۴۲ - آنها زیاد به سخنان تو گوش میکنند تا آن را تکذیب کنند و فراوان مال حرام میخورند، پس اگر به نزد تو آمدند میان آنها حکم کن یا از آنها روی بگردان، و اگر از آنها روی بگردانی هرگز نمی توانند کوچکترین زیانی به تو برسانند، و اگر در میان آنها حکم کردی پس به عدالت حکم کن، که خداوند عادلان را دوست می دارد.

۴۳\_و چگونه تو را به حکمیّت قبول کنند در حالی که تورات نزد آنهاست و در آن حکـم خـداست و بـعد از حکـم خـواسـتن از تــو چــرا از آن روی میگردانند؟ زیراکه آنها مومن نیستند.

۴۴ ما تورات را نازل کردیم که در آن هدایت و نور بود و پیامبرانی که در برابر امر الهی تسلیم بودند با آن بر یهود حکم می کردند و نیز دانشمندان و عالمان به این کتاب که به آنها سپرده شد گواه بر آن بودند و داوری می کردند. پس از مردم نترسید و از من بترسید و آیات مرا به بهای اندکی نفروشید، و کسانی که بدانچه خداوند نازل کرده حکم نکنند کافر هستند.

#### دو قبيلة نضير وقريضه درمدينه

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ لا يَحْزُنْكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا آمَنَّا بِأَفْواهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ ﴾ قَالُوا آمَنَّا بِأَفْواهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ ﴾

سبب نزول آیه این بود که در مدینه دو طایفهٔ یهودی از اولاد هارون نضیر و قریضه بودند که عدهٔ اولی هزار و دومی هفتصد نفر می شد. جمعیت بنی نضیر سرمایه دارتر و حال و وضعشان بهتر از مردم بنی قریضه بود و از دوستان عبد الله بن ابی بشمار می رفتند این دو طایفه با یکدیگر معاهده و پیمان بسته بودند که اگر بین آنها قتلی واقع شود چنانچه قاتل از طایفه بنی نضیر باشد که یکی از افراد بنی قریضه را بقتل رسانده، قاتل را وارونه سوار

شتر کرده و صورتش را گل مالیده و نصف دیه و خونبها را ببنی قریضه بدهد، و اگر بر عکس یکی از مردم بنی قریضه فردی از بنی نضیر را بکشد قاتل را بقتل رسانیده و تمام دیه را ببستگان مقتول بدهند و مفهوم این قرار داد نوشته شده و بین آنها مبادله و همانطور مورد عمل بود تا زمانیکه پیامبر اکرم ﷺ بمدینه هجرت فرمود و قبایل اوس و خزرج بدین اسلام داخل شدند و در نتیجه یهودیها ضعیف گردیدند؛ اتفاقا یکی از مردم بنی قریضه یک نفر از بنی نضیر را کشت بستگان مقتول یک نفر را به سوی آنها فرستادند تا مطالبه دیه نموده و قاتل را قصاص کنند، بنی قریضه اعتراض نموده گفتند چنین حکمی در تورات نیست و قراری که بین ما بود از طرف شما به ما تحمیل شده یا باید دیه بگیرید و یا به قصاص قاتل اکتفاء کنید و اگر به این امر راضی نیستید محمد ﷺ بین ما و شما حکم باشد و هر چه حکم نماید اجرا کنیم.

بنی نضیر نزد عبدالله بن ابی رفته و باو گفتند که بمحمد عَیْد بیلی عهدی را که فیما بین ما بسته شده نشکند، عبدالله به آنها گفت شخصی را بفرستید تا گفته های من و فرمایشات پیامبر را بشنود و هر چه حکم فرمود بشما برساند اگر خواستید به آن عمل کنید و اگر نخواستید عمل نکنید، عبدالله حضور پیامبر شرفیاب شد و موضوع قرارداد و اینکه بنی قریضه بواسطهٔ تشریف فرمائی شما قرار داد را تحمیلی دانسته و در صدد نقض آن برآمده و شما را به حکمیت قبول نموده اند را عرض نمود، و تقاضا کرد شما هم قرارداد آنها را نقض نفرمائید یعنی بر طبق همان پیمان حکم کنید، زیرا بنی نضیر قوی هستند و بیم آنست که بین آنها جنگ در گیرد پیامبر اکرم ناراحت شد و جوابی به آنها نفرمود تا جبرئیل نازل شد و این آیهٔ را که بیان حال آنها است جوابی به آنها نفرمود تا جبرئیل نازل شد و این آیهٔ را که بیان حال آنها است

قَالُوا آمَنَّا بِأَفْوٰاهِهِمْ وَ لَمْ تُؤْمِنْ قُلُوبُهُمْ وَ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا﴾ يعنى يهود ﴿ سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَّاعُونَ لِقَوْمٍ آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوْاضِعِهِ ﴾ يعنى عبدالله بن ابى و بنىالنضير

﴿ يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيتُمْ هٰذَا فَخُذُوهُ وَ إِنْ لَمْ تُوتُوهُ فَاحْذَرُوا ﴾ يعنى عبدالله بن ابى به بنى نضير گفت اگر به نفع شما حكم نكرد شما به آن حكم راضى نشويد و آن را قبول نكنيد.

وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فَهِهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَ الْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَ الْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَ الْأَذُنَ بِالْأُذُنِ وَ السِّنَّ بِالسِّنِّ وَ الْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَنْ تَصَدَّقَ بِهِ فَهُوَ كَفَّارَةً لَهُ وَ مَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولِئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ (۴۵)

وَ قَفَيْنَا عَلَىٰ آثَارِهِمْ بِعبِسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَـدَيْهِ مِـنَ التَّـوْزَاةِ وَ آتَيْنَاهُ الْإِنْجِيلَ فهِهِ هُدَى وَنُورٌ وَ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْزَاةِ وَ هُدَى وَ مَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ (٤٦)

۴۵\_و برای آنها (در تورات) مقرّر کردیم که نَفْس را در مقابل نَفْس و چشم را مقابل چشم و بینی را در مقابل بینی وگوش را در برابرگوش و دندان را

١. بحارالانوار، ج ٢٠، ص ١۶۶؛ تفسير صافي، ج ٢، ص ٢١٩؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٢٥۶

در برابر دندان (قصاص کنید)، و هر زخمی قصاص دارد. پس کسی که حق قصاص را ببخشد کفارهٔ گناهان او خواهد بود، و هر کس بدانچه که خداوند نازل کرده حکم نکند از ستمکاران خواهد بود.

۴۶ ـ و به دنبال آنها (پیامبران) عیسی پسر مریم را فرستادیم که تورات را قبل از او فرستاده بودیم را تصدیق می کرد و انجیل را به او دادیم که در آن هسدایت و نور بود، و تورات را که قبل از آن بود تصدیق می کرد و هدایت کننده و پند دهنده ای از برای پرهیزگاران بود.

﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا ﴾ يعنى در تورات براى آنها نوشتيم. ﴿ أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَ الْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَ الْأَنْفَ بِالْأَنْفِ وَ الْأَذُنَ بِالْأَذُنِ وَ السِّنَّ بِالسِّنِّ بِالسِّنِّ وَ الْجُرُوحَ قِصَاصُ ﴾ اين آيه با آيه ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَىٰ الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَ الْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَ الْأَنْتَىٰ بِالْأَنْثَىٰ ﴾ سورة بقره آيه في الْقَتْلَىٰ الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَ الْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَ الْأَنْتَىٰ بِالْأَنْثَىٰ ﴾ سورة بقره آيه في الْقَتْلَىٰ الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَ الْجُرُوحَ قِصَاصُ ﴾ منسوخ نشده است و آية ﴿ وَ الْجُرُوحَ قِصَاصُ ﴾ منسوخ نشده است و آية ﴿ وَ الْجُرُوحَ قِصَاصُ ﴾ منسوخ نشده است ﴿ فَمَنْ تَصَدَّقَ بِهِ ﴾ يعنى كسى كه عفو كند كفارة كناهان او خواهد بود.

وَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدَّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَ مُهَيْمِناً عَلَيْهِ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَ لا تَتَبِعْ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الْحَقِّ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَ مِنْهَاجاً وَ لَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَ لَكِنْ لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا آثَاكُمْ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِعاً فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ (۴۸)

۴۸ ـ و ما این کتاب (قرآن) را به حق بر تو نازل کردیم که کتابهای گذشته را تصدیق میکند و حافظ آنهاست. پس بدانچه خداوند نازل کرده در میان آنها حکمکن و از هوی و هوسهای آنها پیروی مکن، و از احکام الهی روی برمگردان، برای هر قومی از شما آئین و طریقهای واضح قرار دادیم، و اگر خدا میخواهد خدا میخواهد خدا میخواهد در آنچه که به شما داده امتحانتان کند. پس در کارهای خیر سبقت بگیرید، بازگشت همهٔ شما به سوی خداست و آنچه را که در آن اختلاف میکردید به شما خبر خواهد داد.

﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَ مِنْهَاجاً ﴾ مى فرمايد: براى هـ ر پيامبرى شريعت و طريقه اى است.

﴿ وَ لَكِنْ لِيَبْلُو كُمْ فِي مَا آتَاكُمْ ﴾ يعني شما را امتحان ميكند.

فَتَرَى اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضَ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَـقُولُونَ نَـخْشَىٰ أَنْ تُـصَيِبَنَا ذَاثِرَةٌ فَعَسَى اللَّهُ أَنْ يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِنْدِهِ فَيُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا أَسَرُّوا في أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ (۵۲)

۵۲ کسانی را که در دل هایشان مرضی است میبینی که برای دوستی با آنها می شتابند و می گویند: از آن می ترسیم که گرفتاری برای ما پیش بیاید. پس چه بسا خداوند پیروزی و یا امر دیگری از طرف خود (برای مسلمانان)، پیش بیاورد تا اینها از آنچه (نفاق) در دل مخفی داشتند پشیمان گردند.

خداوند به پیامبرش فرمود: ﴿فَتَرَى الَّذِینَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ یُسارِ عُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشىٰ أَنْ تُصِیبَنا دائِرَةٌ ﴾ و آن گفتهٔ عبدالله بن ابی به رسول خدا ﷺ میباشد که گفت: حکم بنی النضیر را نقض نکن که می ترسیم به ما آسیسی برسانند.

پس خداوند متعال فرمود: ﴿فَعَسَى اللّٰهُ أَنْ يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِنْدِهِ فَيُصْبِحُوا عَلَىٰ مَا أَسَرُّوا فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ ﴾ پس چه بسا خداوند پيروزي و یا امر دیگری از طرف خود (برای مسلمانان)، پیش بیاورد تا اینها از آنچه (نفاق) در دل مخفی داشتند پشیمان گردند.

يا أَيُهَا اللَّهِ مِنَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدُّ مِنْكُمْ عَنْ دبِنِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَ يُعِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُأْوِبِنَ يُجاهِدُونَ في سَبِلِ اللَّهِ وَ لا يُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُأْوِبِنَ يُجاهِدُونَ في سَبِلِ اللَّهِ وَ لا يَحِافُونَ لَوْمَةَ لاَئِمٍ ذَٰلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُوْتِهِ مَنْ يَشَاءُ وَ اللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (۵۴) يَخافُونَ لَوْمَةَ لاَئِمٍ ذَٰلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُوْتِهِ مَنْ يَشَاءُ وَ اللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (۵۴) مَا عَسَانَى كه ايمان أورده ايد، هركس از شما از دين خود برگردد، به زودى خداوند كروهى را مى آوردكه آنها را دوست دارد و آنها نيز خداوند را دوست دارند، نسبت به مؤمنين متواضع و در برابر كافران عزيز و توانمناد را دوست دارند، نسبت به مؤمنين متواضع و در برابر كافران عزيز و توانمناد مستند، در راه خدا جهاد ميكنند و از سرزنش هيچ سرزنش كرى ترسى ندارند. اين فضل خداوند است به هركس كه بخواهد عنايت مىكندك خداوند بسيار عطا كننده و داناست.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَنْ يَرْتَدَّمِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَ يُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي يُحِبُّهُمْ وَ يُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ مىفرمايد: اين آيه خطاب به اصحاب رسول خدا عَلَيْلَهُ مىباشد كه حق آل محمد را غصب كردند و از دين خداوند بيرون رفتند.

﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللّٰهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَ يُحِبُّونَهُ ﴾ اين آيه دربارة حضرت قائم اللَّهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهِ ﴾ ا

إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُواالَّذِينَ يُقيِمُونَ الصَّلاٰةَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكَاةَ

١. نورالثقلين، ج ١، ص ٤٤١؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٢٧٤

وَ هُمْ زَاكِعُونَ (٥٥)

۵۵ همانا ولی و سرپرست شما خداوند و رسول او و کسانی که ایسمان آوردهاند می باشند، آنهایی که نماز به پا می دارند و در حال رکوع زکات می دهند.

﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾

ابوحمزهٔ ثمالی از امام باقر الملی از روایت میکند که فرمود: روزی رسول خدا می از یهودیان که در میانشان عبدالله بن سلام نیز بود، بودند که این آیه نازل شد پس رسول خدا می از به سوی مسجد رفتند، سائلی را دیدند و به او فرمودند: آیا کسی چیزی هم به تو داد؟ گفت: بله، آن کسی که نماز می خواند به من کمک کرد.

رسول خدا عَلَيْهُ وارد مسجد شده ديدند كه او امير المومنين على الله بوده است. ا

وَ إِذَا جُاؤُكُمْ قَالُوا آمَنَٰا وَ قَدْ دَخَلُوا بِالْكُفْرِ وَ هُمْ قَدْ خَرَجُوا بِهِ وَ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَاكَانُوا يَكْتُمُونَ (٦١)

91\_و هنگامی که نزد شما می آیند می گویند: ما ایمان آورده ایم و حال آنکه با کفر وارد شدند و با کفر نیز بیرون می روند، و خداوند بدانچه کتمان می کنند آگاه است.

﴿ وَ إِذَا جُاوُّكُمْ قَالُوا آمَنَّا ﴾ اين آيه دربارة عبد الله بن ابي هنگامي كه اظهار اسلام كردنازل شده است.

١. وسائل الشيعه، ج ٩، ص ٢٧٨؛ بحار الانوار، ج ٢٥، ص ١٨٤؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٢٧٧

## ﴿ وَ قَدْ دَخَلُوا بِالْكُفْرِ ﴾ يعني به وسيلة كفر از ايمان خارج شدند.

وَ تَرَىٰ كَثْيِراً مِنْهُمْ يُسْارِعُونَ فِي الْإِثْمِ وَ الْعُدْوْانِ وَ أَكْلِهِمُ السُّحْتَ لَيِئْسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٦٢)

۶۲\_ بسیاری از آنها را مسیبینی کمه در گناه و دشمنی و خوردن حسرام میشتابند چه زشت است آنچه راکه انجام میدهند.

﴿ وَ أَكْلِهِمُ السُّحْتَ ﴾ مى فرمايد: سحت چيزى را گويند كه بين حلال و حرام باشد مثل آنكه شخص اجير شود براى حمل شراب و يا گوشت خوك يا اجاره دادن ملك براى عمل حرام، پس اجير شدن و يا اجاره دادن جائز و حلال است ولى حمل شيئى حرام و عمل حرامى كه مى داند و در ملك مى شود سحت است. \

امام صادق علیه فرمودند که حضرت علی علیه فرمود: پول مردار و پول سگ و مهر زن زانیه سحت و حرام است و همچنین رشوه گرفتن قاضی و دست مزد کاهن و ساحر نیز حرام است. ۲

وَ قَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللّهِ مَعْلُولَةً غَلَتْ أَيْدِيهِمْ وَ لَعِنُوا بِسَمَا فَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ وَلَيَرَبِدَنَّ كَثْبِراً مِنْهُمْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ طُغْيَاناً وَكَفْراً وَ أَلْقَيْنا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَ الْبَغْضَاءَ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ كُلَّمَا أَوْقَدُوا طُغْيَاناً وَكُفْراً وَ أَلْقَيْنا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَ الْبَغْضَاءَ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيَامَةِ كُلَّمَا أَوْقَدُوا لَمُغْيَاناً وَكُفْراً وَ أَلْقَيْنا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَ الْبَغْضَاءَ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيامَةِ كُلَّمَا أَوْقَدُوا لَمُ لِللّهُ لَهُ لَهُ يَحِبُ لَا يُحِبُ لَلْهُ لَا يُحِبُ اللّهُ لَا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ (١٤)

بحارالانوار، ج ۷۶، ص ۲۵۰؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۴۸۹
 کافی، ج ۵، ص ۱۲۷؛ وسائل الشیعه، ج ۱۷، ص ۹۳؛ بحارالانوار، ج ۱۰۰، ص ۴۲ و ج
 ۱۱، ص ۲۷۲؛ تفسیر عیاشی، ج ۱، ص ۳۲۲؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۴۸۲

۶۴\_ یهود گفتند: دست خدا بسته است که دست های آنها بسته باد! و به خاطر این سخن از رحمت الهی به دور باشند، بلکه هر دو دست (قدرت) خداوند باز است، هر گونه که بخواهد انفاق میکند. آیاتی که بر تو نازل شده بر کفر و طغیانگری بسیاری از آنها می افزاید، و ما در میان آنها تا روز قیامت آتش دشمنی انداختیم، هر زمانی که آتش جنگی برافروختند خداوند آن را خاموش ساخت، و برای (گسترش) فساد در روی زمین تلاش و کوشش میکنند، و خداوند مفسدین را دوست نمی دارد.

﴿قَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَ لُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ﴾

یهود میگفتند، خدای تعالی عالم را آفرید و آفرینش آن را بطور خودکار قرار داده و دیگر به مدبری نیازمند نیست، خداوند متعال آنها را در این عقیده تخطئه و رد کرده و میفرماید: ﴿بُلُ یَداه مَبْسُوطَتُانِ یُنْفِق کَیْف یَشاء ﴾ یعنی این چنین که شما خیال کرده اید نیست، دست خدا در پس و پیش کردن و کم و کاست نمودن امور عالم باز است، و برای او بداء او مشیت است.

دربارهٔ بداء حضرت آیةالله استاد جعفر سبحانی (مدظله العالی) در کتاب امنشور عقاید» امامیه در صفحه ۲۳۵ مطلب ارزندهای دارد که همان را با مختصری تغییر ذکر میکنیم ؟ مرزویسند:

آیا تقدیر الهی در مورد بندگانش قابل تغییر است یا نه؟ ما مسلمانها به بداء عقیده داریم بداء یعنی تغییر پیداکردن تقدیر الهی؛

تقدير الهي درياره انسان بر دو نوع است:

تقدیر محتوم و قطعی، که به هیج وجه قابل تغییر نیست؛

۲. تقدیر معلق و مشروط، که با فقدآن برخی شرابط، دگرگون می شود و تقدیر دیگر جابگزین آن می گردد.

با توجه به اصل مسلم فوق، یادآور میشویم که اعتقاد به «بداء» یکی از عقاید اصیل اسلامی است که همه فرق اسلامی اجمالا به آن اعتقاد دارند، هر چند برخی از آنان از به کار بردن لفظ «بداء» خودداری میکنند. و این استیحاش از استعمال لفظ بداء نیز ضرری به قضیه نمیزند، چه مقصود، تبیین محتوی است نه اسم.

حقیقت بداء بر دو اصل استوار است:

الف - خداوند دارای قدرت و سلطه مطلقه بر هستی است و هر زمان خواست می تواند تقدیری را جایگزین تقدیر دیگر سازد؛ در حالیکه به هر دو نوع تقدیر، علم قبلی داشته، و هیچگونه تغییری نیز در علم وی راه نخواهد یافت. زیرا تقدیر نخست چنان نیست که قدرت خدا را محدود ساخته و توانایی دگرگون کردن آن را از او سلب کند. خداوند متعال بر خلاف عقیده یهود، که میگفتند: (ید الله مغلولة)، قدرت گسترده دارد و به تعبیر قرآن دست او باز است: (بل یداه میسوطتان).

به ديگر سخن، خلاقيت و آفرينشگرى و اعمال قدرت از جانب خداوند، استمرار داشته و به حكم (كل يوم هو فى شان) وى از امر آفرينش فارغ نگشته و كار آفرينشگرى همچنين ادامه دارد. امام صادق عليه السلام در تفسير آيه (قالت اليهود يد الله مغلولة...) مىفرمايد: بهود مىگويند خدا از امر آفرينش فارغ شده، كم و زياد (در رزق و عمر و غيره) راه ندارد. خداوند در تكذيب آنان چنين فرمود: (غلت ايديهم و لعنوا بما قالوا بل يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء): دستشان بسته باد و به گفتار ناهنجار خود از رحمت خدا دور باشند! بلكه قدرت او گسترده است، هر گونه بخواهد انفاق مىكند. سپس مىافزايد: الم تسمع قول الله عز وجل (بمحوا لله ما يشاء و يثبت و عنده ام الكتاب): آيا سخن خدا را نشنيدهاى كه مىفرمايد: خدا آنچه را بخواهد محو كرده و ثابت مىدارد، و نزد خداست ام الكتاب (لوح محفوظ).

نتیجه اینکه: عقیده اسلامی بر اساس قدرت گسترده، سلطه مطلقه، و دوام و استمرار خلاقیت خداوند استوار است، و خداوند می تواند هر زمان بخواهد در مقدرات انسان، از عمر و روزی و غیره، تحول ایجاد کرده و مقدری را جایگزین مقدر قبلی نماید، و هر دو تقدیر قبلا در ام الکتاب به ثبت رسیده است. ب - اعمال قدرت و سلطه از سوی خداوند، و اقدام وی به جایگزین کردن تقدیری جای تقدیر دیگر، بدون حکمت و مصلحت انجام نمیگیرد، و بخشی از قضیه، در گرو اعمال خود انسان است که از طریق اختیار و برگزیدن و زندگی شایسته یا نشایسته، زمینه دگرگونی سرنوشت خویش را فراهم سازد.

فرض كنيم انسانی، خدای ناكرده، حقوق والدين و بستگان خود را مراعات نمیكند. طبعا اين عمل ناشايست او در سرنوشت او تاثير ناخوشايندی خواهد داشت. حال اگر در نيمه زندگی از كرده خود نادم گشته و از آن پس به وظايف خود در اين باره اهتمام ورزد، در اين صورت زمينه دگرگونی سرنوشت خود را فراهم كرده و مشمول آيه (يمحوا الله ما يشاء و يثبت) خواهد گشت. اين مطلب در عكس قضيه نيز حاكم است.

اعتقاد به بداء یک عقیده مسلم اسلامی است که، صرفنظر از تعبیر و اصطلاح خاص بداء، تمامی مذاهب و فرق اسلامی به مفهوم آن اعتقاد دارند.

برای آگاهی از اینکه چرا از این عقیده اسلامی با جمله «بدا الله» تعبیر شده است، دو نکته را متذکر میشویم:

الف - در به کارگیری این کلمه، از پیامبر گرامی پیروی شده است. بخاری در صحیح خود نقل میکند که آن حضرت درباره سه نفر که مبتلا به بیماری پیسی، گری و نابینایی شده بودند، فرمود: «بدالله عز وجل ان پبتلیهم». آنگاه سرگذشت آنان را از آنجا تا پایان مشروحا بیان داشت و

﴿كُلَّمَا أَوْقَدُوا نَاراً لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا الله ﴾ مىفرمايد: هـ ر ستمكارى از ظالمان ارادهٔ هلاكت آل محمد الله الله وا بكند خداوند او را هلاك مى كرداند. ا

وَ لَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا النَّوْرَاةَ وَ الْإِنْجِبِلَ وَ مَا أَنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ لَأَكَلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَ مَنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَةً وَكَثْبِرٌ مِنْهُمْ سَاةَ مَا يَعْمَلُونَ (٦٦) وَ مِنْ تَحْدِ وَ الْحِيلِ وَ أَنْجِه كَه از جانب پروردگارشان بر آنها نازل شده (قرآن) عمل كنند درهاى نعمت از آسمان و زمين برويشان باز مىگردد، گروهى از آنها ميانهرو هستند ولكن بسيارى از آنها اعمال بدى مرتكب مىشوند.

﴿ وَ لَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْزِ اةَ وَ الْإِنْجِيلَ وَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ ﴾ يعنى يهود و نصاري.

﴿ لَأَكُلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ ﴾ يعنى ازبالاي سرشان باران و

نشان داد که چگونه خداوند بر اثر کفران نعمت دو نفر از آنان سلامتی اولیه را از ایشان گرفته و گرفتار امراض پیشینیانشان ساخت.

ب - این نوع استعمالات از باب مشاکله و سخن گفتن به لسان قوم است. در عرف معمول است که وقتی فردی تصمیمش تغییر میکند میگویند: «بدالی» برای من بدا رخ داد. پیشوایان دین نیز، از باب تکلم به لسان قوم، و تفهیم مطلب به مخاطبین، این تعبیر را درباره خدای متعال به کار بردهاند. در همین زمینه در خور ذکر است که در قرآن، کرارا به ذات اقدس الهی صفاتی چون مکر و کید و خدعه و نسیان نسبت داده شده است. در حالی که مسلما ساحت الهی از ارتکاب این گونه امور (به مفهوم و شکل رایج آنها در میان انسانها) منزه است. با این وصف در قرآن به ذات اقدس الهی صفت مکر و کید و خدعه و نسیان نسبت داده شده است:

۱. (یکیدون کیدا و اکبد کیدا) (طارق / ۱۶–۱۵).

۲. (و مکروا مکرا و مکرنا مکرا) (نمل ۱۵۰).

٣. (ان المنافقين يخادعون الله و هو خادعهم) (نساء / ١٤٢).

٢. (نسوا الله فنسيهم) (توبه / ٤٧).

به هر روی، محققین شیعه درباره استعمال لفظ بداء، با توجه به امتناع دگرگونی در علم خدا تحقیقات بلندی دارند که طالبان تفصیل را به کتب مربوطه ارجاع می دهیم. ۱. بحارالانوار، ج ۲۴، ص ۳۰۹؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۴۹۲؛ تفسیر عیاشی، ج ۱، ص ۳۵۹

در زیر پاهایشان گیاه به آنها داده می شود تاروزی خودشان را از آنها بدست بیاورند.

مَنْهُمْ أُمَّةُ مُقْتَصِدَةٌ ﴾ مىفرمايد: كروهى از يهوديان اسلام آوردند و خداوند آنها را مقتصده يعنى معتدل و ميانه رو ناميده است.

يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّعْتَ رِسَالَتَهُ وَ اللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي الْفَوْمَ الْكَافِرِينَ (٦٧)

۶۷- ای پیامبر، آنچه از جانب پروردگارت بر تو نازل شده به مردم برسان، و اگر نرسانی رسالتت را انجام ندادهای، و خداوند تو را از (شرارت مردم) در امان می دارد، همانا خداوند قوم کافران را هدایت نمی کند.

## حجةالوداع

﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ ﴾ مىفرمايد: اين آيه دربارة حضرت على النَّلِ نازل شده است.

﴿ وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَ اللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾

می فرماید: این آیه در مراجعت پیامبر اکرم از حجة الوداع نازل شد و آن حضرت از زمانی که بمدینه هجرت فرمودند ده حج نمودند و حج دهم را حجة الوداع می گویند.

حضرت ﷺ در حجة الوداع در منى خطبه خواندند و بعد از حمد الهى و ستایش پروردگار فرمود: اى مردم سخنان مرا بشنوید و در آن خوب تعقل کنید زیرا بعد از سال جارى دیگر شما را ملاقات نمى کنم، فرمود: کدام شهر از جهت احترام بزرگتر است؟

گفتند: شهر مکه.

فرمود: همانا خون و مال و عرض شما بر شما محترم است مثل حرمت این روز در این شهر و در این ماه ذیحجه تا روزیکه ملاقات نمائید پروردگارتان را، و از کردارتان پرسش کند آگاه باشید ای مردم این سخن را درک نمودید و بمقصود و مفهوم آن رسیدید؟

عرض كردند: بلي!

فرمود: خدایا شاهد باش سپس فرمود آگاه باشید عادات و رسوم دورهٔ جاهلیت و یا خون و مالیکه در بین شما بود همه را زیر پا گذاشته و از بین بردیم و هیچیک از شما بر دیگری جز بتقوی برتری ندارد آیا این سخنان را فهمیدید و بشما رسید؟

عرض كردند: بلي!

فرمود: خدایا شاهد باش باز فرمود آگاه باشید هر ربا و معاملهٔ ربوی که در زمان جاهلیت بود از بین رفت و اول ربائی را که برداشتم ربای عباس بن عبد المطلب است و آگاه باشید هر خونیکه در زمان جاهلیت میان اشخاص ریخته شده بود برطرف کردم و اول خونیکه از آن صرفنظر نموده و برطرف کردم خون ربیعه بود آیا شنیدید؟

گفتند: بلي.

فرمود: خدایا شاهد باش سپس فرمود آگاه باشید شیطان مأیوس است از اینکه در این سرزمین بیاید و لکن از اینکه شما عبادات خود را سبک می شمارید خشنود می شود بدانید و آگاه باشید چنانچه پیروی شیطان نمودید مثل آنستکه او را پرستش کرده اید و بدانید مسلمانان برادر یکدیگرند خون و مال مسلمانان بر کسی حلال نیست مگر مالیکه به رضایت خاطر به کسی بخشیده شود و من شما را به جهاد با کفار امر می کنم تا اینکه کلمهٔ

توحید را بر زبانشان جاری کنند که در این صورت آنان در حمایت و حفظ من هستند و جان و مالشان محترم است مگر از روی قصاص و حکم خداوند آیا شنیدیدای مردم؟

گفتند: بلی.

فرمود: خدایا شاهد باش بعد فرمود سخنان مرا بدقت حفظ کنید که بعدان من بشما نفع مى رساند و آنها را خوب بدانيد و بفهميد تا پس از من ايمان خود را از دست نداده یکفر برنگردید آیا هیچیک از شما به خاطر امر دنیا گردن بعضی دیگر را میزند اگر کسی مرتکب این عمل شود و البته هستند کسانیکه این عمل زشت را انجام می دهند زیرا در کتیبه و لوحی که بین جبرئیل و میکائیل بود دیدم که من با شمشیر به صورتهای شما می زنم و پس از آن متوجه سمت راست خود شده کمی ساکت شده سخنی نفرمود بعد از آن فرمود اگر خدا بخواهد على بن ابيطالب هم با شمشير بصورتهاى شما مى زنديس فرموداى مردم آگاه باشيد من پس از خود دو چيز ميان شما به جا می گذارم که اگر به آنها متوسل شده و چنگ بزنید هر گز گمراه نخواهید شد: یکی کتاب خدا قرآن و دیگری عترت و اهلبیت من همانا پروردگار بینا و توانا بمن خبر داد که قرآن و عترت هیچوقت و زمانی از یکدیگر جدا نخواهند شد تا آنکه روز قیامت در کنار حوض کوثر بمن برسند کسانی که آن دو رشته را محكم گرفتند نجات يابند و هر كه با آن دو مخالفت كند هلاك خواهد شد آبا شنىدىد؟

گفتند: بلی.

فرمود: خدایا شاهد باش بعد فرمود در قیامت عدهای از شما مردم میخواهند در کنار حوض کوثر بمن ملحق شوند ولی آنها را دور نموده و بر میگردانند من میگویم پروردگارا اینها اصحاب من هستند، خطاب میرسد ای محمد آنها بدعتهائی بعد از تو در دین وارد ساخته و سنت و طریقهٔ تو را تغییر دادهاند، میگویم دور باشید عذاب خدا بر شما باد و چون آخر ایام تشریق شد روز ۱۲ ذی الحجه سوره ﴿إِذَا جُاءَ نَصْرُ اللّهِ وَ الْفَتْحُ ﴾ نازل شد پیامبر اکرم فرمود مردم برای نماز در مسجد خیف که در منی میباشد جمع شوند بعد از نماز، پیامبر اکرم حمد و ثنای خدا را بجا آورده و فرمود خداوند یاری کند کسی را که سخن مرا بشنود و حفظ نموده و برساند بکسانی که نشنیدهاند چه بسیار حاملین علم و دانشی که دانشمند نباشند و چه بسا بر دارندهٔ علمی که به دانشمندتر از خود علم را میرساند سه طایفه هستند که مورد خیانت واقع نشوند:

یکی) مرد مسلمانی که دل خود را با عمل و عبادت برای خداوند خالص کرده باشد؛

دوم) نصیحت و پند دادن پیشوای مسلمانان ؛

سوم) ملازمت با اجتماع آنها زيرا خداوند به آنها احاطه دارد.

دیگر آنکه مؤمنین با یکدیگر برادرند و خون و جان آن ها مساویست و نسبت به هم دارای حق و حقوقی هستند، و در مقابل مردم غیر مسلمان با هم متحد و هم آهنگ میباشندای مردم من پس از خود دو چیز سنگین و بزرگ بجای میگذارم.

عرض کردند:ای رسول خدا آن دو چیز کدام است؟

فرمود: کتاب خدا و عترت و اهلبیتم همانا خداوند دانا و مهربان بمن خبر داد که آن دو هرگز از هم جدا نخواهند شد تا اینکه در کنار حوض کوثر بر من

۱. بحارالانوار، ج ۳۷، ص ۱۱۳

وارد شوند مانند این انگشت سبابه و وسطی و جمع کرد دو انگشت مبارک را و به مردم اشاره نمود در این هنگام چند نفر از حاضرین با خود گفتند محمد عَلَيْهِ مَى خُواهِد امامت را در خانوادهٔ خود قرار دهد چهار نفر از آنها از مني به سوی مکه رفته و داخل خانه کعبه شده با یکدیگر پیمان بسته و متعهد شدند که اگر محمد عَلَيْن فوت نمايد و يا کشته شود با تمام قوا کوشش نموده و نگذارند امامت به اهل بیت پیامبر منتقل شود که این آیه بر پیامبر نازل شد. ﴿ أَمْ أَبْرَمُوا أَمْراً فَإِنَّا مُبْرِمُونَ أَمْ يَـحْسَبُونَ أَنَّـا لا نَسْـمَعُ سِـرَّهُمْ وَ نَجْوٰ اهُمْ بَلَيٰ وَ رُسُلُنٰا لَدَيْهِمْ يَكْتُبُونَ ﴾ ا پس پيامبر اكرم از مكه بيرون آمده و به سوی مدینه رهسپار شد در حالی که در این سفر حج کلیه اعمال و مناسک حج را بمردم تعلیم داده و توصیه و سفارشهای لازم را به عموم مسلمین حاضر در حج فرموده و به گوش آنها رسانیده بود همینکه به منزلی که به غدیر خم موسوم بود رسیدند جبرئیل نازل شد و این آیه را آورد ﴿یا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رسالَتَهُ وَ اللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ لذا بيامبر اكرم عَيَا الله عَد آن محل توقف فرمود و دستور داد کسانی که رفته بودند بر گردند همینکه همهٔ مردم حاضر شدند منبری ترتیب داده بر فراز منبر تشریف برده خطبهای قرائت و پس از ذکر حمد و ثنای خداوند فرمود: ای مردم آیا میدانید ولی شما کیست؟

عرض کردند: بلی خدا و رسول او.

فرمود: آیا می دانید که من اولی تر از نفس شما بشما هستم؟ عرض کردند: می دانیم.

فرمود: خدایا شاهد باش همین جمله را تا سه مرتبه تکرار فرمود و مردم

١. سورهٔ زخرف، آيه ٧٩ و ٨٠

می گفتند بلی می دانیم و آن بزرگوار می فرمود خدایا شاهد و گواه باش.

آنگاه دست امیر المؤمنین را گرفته و دست آن جناب را بلند کرد بطوری که سفیدی زیر بغل آن حضرت پیدا شد بعد فرمود آگاه باشید هر کسی را که من ولی او میباشم این علی ولی و مولای اوست خدایا دوست بدار دوستداران علی را و دشمن بدار دشمنان علی را و یاری کن هر که علی را یاری نماید و خوار و ذلیل گردان هر کسی را که علی را خوار کند، پس فرمود خدایا شاهد و گواه باش بر این مردم و خود من هم از شاهدان و گواهان هستم.

عمر از میان اصحاب برخاست و عرض کرد: یا رسول الله اینکه علی را به ولایت نصب فرمودی از طرف خداوند است و یا از جانب شما است؟

فرمود: بخدا قسم که از جانب اوست و من هم راضی هستم چون خداوند فرمود علی امیر المؤمنین و امام متقین و پیشرو پیشانی سفیدان می باشد، و خداوند او را در روز قیامت روی پل صراط می نشاند تا دوستانش را داخل بهشت و دشمنانش را داخل جهنم کند، یک عده از مردم که بعد از رحلت پیامبر اکرم ﷺ مرتد شدند گفتند که محمد ﷺ این مطلب را در مسجد خیف هم بیان کرد و اینجا هم ابلاغ نمود اگر به مدینه برسیم از ما برای علی بیعت می گیرد چهارده نفر از ایشان بر کشتن پیامبر با هم متفق شده و در عقبه که بین جحفه و الواء است هفت نفر سمت راست و هفت نفر طرف چپ راه کمین کردند تا اینکه در موقع عبور پیامبر، شتر را رم داده و برانند تا پیامبر بزمین افتاده و او را بقتل برسانند، شب که تاریکی جهان را فرا گرفته بود پیامبر اکرم آزیش در میان کاروان مسلمین تشریف داشته و در کمال اطمینان شترش را میراند چون به عقبه نزدیک شدند جبرئیل ندا در داد که ای محمد شترش را میراند چون به عقبه نزدیک شدند جبرئیل ندا در داد که ای محمد

سر توجه فرموده پرسید کیست همراه و پشت سر من؟

حذیفه یمانی گفت ای رسول خدا من هستم فرمود صدای جبرئیل را شنیدی؟

عرض کرد: بلی.

فرمود: این راز را پنهان دار.

پیامبر به عقبه رسید و یک یک آن اشخاص را بنام صدا کرد چون صدای پیامبر را شنیدند از کمینگاه خارج شده و بمیان لشکر رفته و خود را پنهان کردند ولی بارهای خود را بسته و مرکب سواری خود را رها کرده بودند مردم به پیامبر اکرم ﷺ ملحق شدند و پیامبر به بارهای آن اشخاص عبور کرده و آنها را شناخت همینکه در منزل بعدی فرود آمدند پیامبر اکرم ﷺ فرمود چطور است حال کسانیکه در خانهٔ کعبه با هم، هم قسم شده و پیمان بستند که اگر محمد ﷺ بمیرد و یا کشته شود نگذارند امر ولایت و خلافت در اهلبیت من قرار بکیرد؟ اشخاص مزبور خدمت پیامبر آمده قسم خوردند که ما چنین قصدی نداشته و ارادهٔ کشتن تو را هم نکردیم این آیه نازل شد فریخیافون بالله ما قالوا الله ایمنی قسم بخدا خوردند که نگذارند خلافت در اهلبیت رسولخدا بماند.

﴿ وَ لَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفْرِ وَ كَفَرُوا بَعْدَ إِسْلاَمِهِمْ وَ هَمُّوا بِمَا لَمْ يَنَالُوا ﴾ آ يعنى بياناتى كفر آميز گفته و بعد از اسلام آوردنشان كافر شده و قصد كشتن پيامبر را داشتند ولى موفق نشدند.

﴿ وَ مَا نَقَمُوا إِلاًّ أَنْ أَغْنَاهُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ مِنْ فَضْلِهِ فَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ

١. سورة توبه، آية ٧۴

۲. سورهٔ توبه، آیهٔ ۷۴

خَيْراً لَهُمْ وَ إِنْ يَتَوَلَّوا يُعَذِّبْهُمُ الله عَذَاباً أَلِيماً فِي الدُّنْيَا وَ الأَخِرَةِ وَ مَا لَهُمْ فِي الدُّنْيَا وَ الأَخِرَةِ وَ مَا لَهُمْ فِي الْأَرْضِ مِنْ وَلِيّ وَ لا نَصِيرٍ ﴾ لهامبر اكرم وارد مدينه شد ماه محرم و نيمة اول صفر حال مباركش خوب بود و در نيمة دوم ماه صفر بيمار شدند و در همان بيمارى روز بيست و هشتم ماه صفر رحلت فرمود. ٢

وَ حَسِبُوا أَلاَّ تَكُونَ فِثْنَةٌ فَعَمُوا وَ صَمُّوا ثُمَّ ثَابَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ثُمَّ عَمُوا وَ صَمُّوا كَثْهِرٌ مِنْهُمْ وَ اللَّهُ بَصِبِرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ (٧١)

لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ فَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسيِحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَ قَـالَ الْـمَسيِحُ يُـا بَـني إِسْرَائيِلَ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَ رَبِّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَ مَأْوَاهُ النَّارُ وَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارِ (٧٢)

لَقَدْ كَفَرَ الَّذَبِنَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلاَئَةٍ وَ مَا مِنْ اِلْهِ إِلاَّ اِللَّهِ وَاحِدٌ وَ إِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَ الَّذَبِنَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ (٧٣)

أَ فَلاَ يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَ يَشْتَغْفِرُونَهُ وَ اللُّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٧٤)

مَا الْمَسْبِحُ ابْنُ مَرْيَمَ إِلاَّ رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الْرُسُلُ وَ أُمَّهُ صِدِّيقَةٌ كَانَا يَأْكُلانِ الطَّغَامَ انْظُرْكَيْفَ نُبَيِّنُ لَهُمُ الأَّيَاتِ ثُمَّ انْظُرْ أَنِّى يُؤْفَكُونَ (٧٥) قُلْ أَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَ لاَ نَفْعاً وَ اللَّهُ هُوَ السَّمْيِعُ الْعَلَمَةُ (٧٩)

قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُوا في دينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَ لاَ تَتَّبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُوا مِنْ قَبْلُ وَ أَضَلُواكَثْهِراً وَ ضَلُوا عَنْ سَوْاءِ السَّبِيلِ (٧٧)

لُعِنَ الَّذَبِنَ كَفَرُوا مِنْ بَنِي إِسْرَائهِلَ عَلَىٰ لِسَانِ ذَاوُدَ وَ عَبِسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَٰلِكَ

۱. سوره توبه، آیه ۷۵

٢. بحارالانوار، ج ٣٧، ص ١١٤ ؛ نورالثقلين، ج ١، ص ٥٥٥

بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ (٧٨)

كَانُوا لا يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُنكَر فَعَلُوهُ لَبِئْسَ مَاكَانُوا يَفْعَلُونَ (٧٩)

تَرَىٰ كَثْبِراً مِنْهُمْ يَتَوَلَّوْنَ الَّذَبِنَ كَفَرُوا لَبِئْسَ مَا قَدَّمَتْ لَهُمْ أَنْفُسُهُمْ أَنْ سَخِطَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَ فِي الْعَذَابِ هُمْ خَالِدُونَ (٨٠)

وَ لَوْ كَانُوا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالنَّبِيِّ وَ مَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَا اتَّخَذُوهُمْ أَوْلِيَاءَ وَلَكِنَّ كَتْبِراً مِنْهُمْ فَاسِقُونَ (٨١)

۷۱ و گمان کردند که فتنه و امتحانی در کار نخواهد بود، لذا (از دیدن حقایق) کور و (از شنیدن امر حق) کر شدند، سپس بینا گشتند و توبه نمودند و خداوند نیز توبهٔ آنها را پذیرفت، و باز بسیاری از آنها کور و کر شدند و خداوند به آنچه انجام می دهند بینا است.

۷۲ به تحقیق آنهایی که گفتند خداوند همان مسیح پسر مریم است کافر شدند، و مسیح گفت: ای بنی اسرائیل، خدایی را که پروردگار من و شماست عبادت کنید، هر کس برای خدا شریکی قائل شود خداوند بهشت را بر او حرام میکند و جایگاهش در آتش جهنم است، و ستمکاران هیچ یاوری ندارند.

۷۳ به تحقیق آنهایی که گفتند: خداوند یکی از سه خداست کافر شدند، و حال آنکه خدایی جز خدای یگانه نیست. و اگر از آنچه که میگویند باز نگردند عذابی دردناک به آنها خواهد رسید.

۷۴ ـ آیا به سوی خدا بر نمیگردند و توبه نمیکنند و از او طلب آمرزش نمی نمایند؟ که خداوند بخشنده و مهربان است.

۷۵ ـ مسیح پسر مریم فرستاده ای بیش نیست که قبل از او نیز فرستادگانی آمدند، و مادرش زنی بسیار راستگو بود و هر دو غذا میخوردند. بنگر چگونه آیات خود را برای آنها روشن و واضح بیان میکنیم، و آنها چگونه از حق روی گردان میشوند؟

۷۶ بگو: آیا به غیر از خدا چیز دیگری را پرستش میکنید که مالک ضرر و سودی برای شما نیست ؟! و خداوند شنوا و داناست.

۷۷ بگو: ای اهل کتاب، در دین خود زیاده روی نکنید و به غیر از حق
 نگوئید و از هوا و هوسهای گروهی که جلوتر از شما گمراه شدند و عدّهٔ
 زیادی را نیز گمراه کردند و از راه راست منحرف شدند پیروی نکنید.

۷۸ ـ کافران بنی اسرائیل به خاطر نافرمانی خداوند و تجاوزگریشان از زبان داود و عیسی پسر مریم لعنت شدند.

۷۹\_آنها هیچ گاه همدیگر را از اعمال زشتی که انجام می دادند نهی نمی کردند، و چه بد کاری انجام می دادند.

۸۰ بسیاری از آنها را میبینی که کافران را دوست می دارند. نفس آنها چه اعمال زشتی برای آنها پیش می فرستد و آن خشم و غضب الهی است و آنها در عذاب همیشگی خواهند بود.

۸۱\_و اگر به خدا و پیامبر و کتابی که بر او نازل شده ایمان می آوردند (هیچ وقت) کافران را دوست خود برنمی گزیدند، و لکن بسیاری از آنها فاسق هستند.

## على ﷺ بعداز من مولاي شماست

ابن مسعود روایت کرده پیامبر اکرم پس از مراجعت از حجة الوداع بمن فرمود: ای پسر مسعود اجل من نزدیک شده آیا میدانی مولای تو بعد از من کیست؟

نام عدهٔ زیادی را بردم پیامبر اکرم متاثر شده فرمود: گریه کنندگان در عزا

و مرگت گریه کنند چرا از علی بن ابیطالب تجاوز میکنی و برای چه او را بر دیگران مقدم نمی داری ای پسر مسعود در روز قیامت برای این امت پرچمهائی افراشته می شود و مقدم بر آنها پرچم بزرگ منست با علی بن ابیطالب المنالج و جمیع مردمان آرزو دارند که به زیر آن پرچم بروند منادی ندا میکند این فضیات و بزرگی و فخری است برای تو ای علی بن ابیطالب النائج .

سپس کتاب الهی نازل شد که از اصحاب رسول خدا تَهَا خبر میداد و فرمود: ﴿وَ حَسِبُوا أَلا تَكُونَ فِتْنَهُ ﴾ یعنی مردم گمان کردند که خداوند آنها را به وسیلهٔ ولایت امیرالمومنین اللی آزمایش و امتحان نمی کند.

﴿فَعَمُوا وَ صَمُّوا﴾ مى فرمايد: و در زمان رسول خدا عَلَيْهُ نيز نتوانستند مقام حضرت على عليه را مشاهده كنند هم كور و هم كر شدند و به سخنان پيامبر گوش ندادند و تا وفات پيامبر اكرم و قيام اميرالمومنين عليه و تا اين ساعت و تا ظهور حضرت قائم (عج) بر كورى و كرى خود باقى مى مانند. ا

سپس خداوند عز و جل دربارهٔ حضرت عیسی الن با نصاری احتجاج کرده و فرمود: ﴿مَا الْمَسِیحُ ابْنُ مَرْیَمَ إِلا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَ مَوْدَه و فرمود: ﴿مَا الْمَسِیحُ ابْنُ مَرْیَمَ إِلا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ وَ مَضرت وَ أُمُّهُ صِدِّیقَةٌ کَانَا یَأْکُلانِ الطَّعَامَ ﴾ یعنی حضرت عیسی الن و حضرت مریم النه و همانند بشر به حدث مبتلا می شدند و هر کسی که غذا بخورد به حدث مبتلا می گردد آنگاه فرمود: ﴿ یَا أَهْلَ الْکِتَابِ لا تَعْلُوا فِی دِینِکُمْ غَیْرَ حدث مبتلا می گردد آنگاه فرمود: ﴿ یَا أَهْلَ الْکِتَابِ لا تَعْلُوا فِی دِینِکُمْ غَیْرَ الْحَقّ ﴾ یعنی نگوئید که عیسی الله و فرزند خداست. آ

مسعده بن صدقه گوید: مردی از امام صادق الله سؤال کرد از گروهی از شیعیان که در دستگاه حکومتی سلاطین وارد میشوند و برای آنها کار

بحارالاتوار، ج ۳۷، ص ۳۴۵؛ تفسیر عیاشی، ج ۱، ص ۳۶۳
 تفسیر برهان، ج ۲، ص ۵۰۲

میکنند و آنها را دوست می دارند و از موالیان آنها می گردند، عمل اینها چگونه است؟

حضرت النافي فرمود: آنها شيعه نيستند و لكن آنها در زمره همان سلاطين و ستمكاران مى باشند آنگاه امام النافي اين آيه را تلاوت نمودند: ﴿ لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُ وا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُدَ وَ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ \_ تا \_ وَ لَكِنَ كَفَرُ وا مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُدَ وَ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ \_ تا \_ وَ لَكِنَّ كَفَيراً مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ امى فرمايد: آنهائى كه به صورت خوك در آمدند با نفرين خضرت داود عليه و آنهائى كه به صورت ميمون در آمدند با نفرين حضرت عيسى عليه بود. ا

﴿ كَانُوا لا يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُنكَرٍ فَعَلُوهُ لَبِئْسَ مَاكَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ مىفرمايد: گوشت خوک مىخوردند و خمر مىنوشىدند و در ايام حيض با زنانشان نزديكى مىكردند.

لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَذَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا وَ لَـتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُمْ مَوَدَّةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارِىٰ ذَٰلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِنَ وَ رُهْبَاناً وَ أَنَّهُمْ لاْ يَسْتَكْبِرُونَ (٨٢)

وَ إِذَا سَمِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَىٰ أَعْيَتَهُمْ تَفَيِضٌ مِنَ الدُّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ

۱. سورهٔ مائده، آیات ۷۸، ۷۹، ۸۰ و ۸۱

۲. بحارالانوار، ج ۱۴، ص ۶۳

٣. وسائل الشيعه، ج ١٧، ص ١٩٠؛ كافي، ج ٨، ص ٢٠٠

الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنَّا فَاكْتَبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ (٨٣) وَ مَا أَنَا لِا نُثُومُ بِاللَّهِ وَ مَا خَاعَنَا مِنَ الْحَقِّرِ وَ نَظْمَهُ أَنَّ

وَ مَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَ مَا جُاءَنَا مِنَ الْحَقِّ وَ نَطْمَعُ أَنْ يُدْخِلَنَا رَبُّنَا مَعَ الْقَوْمِ الصَّالِحينَ (٨۴)

فَأَثَابَهُمُ اللَّهُ بِمْا قَالُوا جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِديِنَ فِيهَا وَ ذَٰلِكَ جَزَاهُ الْمُحْسِنبِنَ (٨٥)

۸۲\_ بطور یقین دشمن ترین مردم نسبت به صومنان را، یهود و مشرکان خواهی یافت که خواهی یافت، و نزدیکترین دوستان به مومنان را کسانی خواهی یافت که میگویند: ما نصاری هستیم. این (دوستی نصاری) بدان جمهت است که بعضی از آنها اشخاصی دانشمند و تارک دنیا هستند و اهل تکبر ورزیدن (در برابر حق) نمی باشند.

۸۳ و هنگامی که آیاتی را که به رسول نازل شده بشنوند میبینی که اشک از چشمان آنها جاری میشود، به خاطر حقیقنی که آن را شناختهاند، میگویند: پروردگارا، ایمان آوردیم، پس نام ما را نیز با شاهدان بنویس. ۸۴ پس چرا ما به خدا و آنچه که از حق بنزد ما آمده ایمان نیاوریم، در حالی که امیدواریم پروردگارمان ما را در زمرهٔ صالحان قرار دهد؟ حالی که امیداوند به خاطر این سخنان آنها باغهایی بهشتی پاداش داد که از زیر درختانش نهرها جاری است، که در آن همیشگی خواهند ماند، و آن است پاداش نیکوکاران.

#### هجرتبهحبشه

﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الْيَهُودَ وَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا وَ لَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُمْ مَوَدَّةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارِيٰ ﴾

علت نزول آیه این بود که هنگامی که قریش بر اذیت و آزار رسول خدا عَلَیْها

و یاران آن حضرت که ایمان آورده بودند شدت بخشیدند و آن در مکه و قبل از هجرت به مدینه بود، حضرت به اصحابش فرمودند که به سرزمین حبشه هجرت کنند. به جعفر بن ابیطالب نیز فرمودند که با آنها برود. مهاجران که هفتاد نفر بودند راهی حبشه شدند. چون خبر به مشرکان رسید آرام نشسته، عمرو بن عاص و عماره بن ولید را به سوی نجاشی فرستادند تا آنها را دستگیر کرده و به مکه باز گردانند، عمرو و عماره با هم اختلافاتی داشتند، قریش آنها را آشتی داده و با هدایائی به سوی نجاشی فرستاد. عماره که جوانی خوشگل و نیکو صورت بود با عمرو بن عاص که زنش نیز همراه او بود به راه افتادند. چون سوار کشتی شدند شراب خورده و مست شدند، عماره با آن حال مستی به عمرو بن عاص گفت به زنت بگو که مرا ببوسد.

عمرو گفت: چگونه میشود که زن من تو را ببوسد.

عماره ساکت شد و دیگر چیزی نگفت و دوباره مست شد. چون عمرو بر روی کشتی بود عماره او را هُل داده و به داخل دریا انداخت؛ ولی او جلوی کشتی را گرفت، پس او را گرفته و نجاتش دادند.

چون بر نجاشی وارد شدند او را تعظیم کرده و هدایائی که به همراه داشتند به او تقدیم کردند. عمرو بن عاص گفت: ای پادشاه! گروهی از قوم ما با دین ما مخالفت کرده و خدایان ما را دشنام میدهند؛ اینها به مملکت شما آمدهاند، خواهش میکنیم که آنها را به ما باز گردانید.

نجاشی جعفر بن ابیطالب را حاضر کرد و به او گفت: ای جعفر! اینها چه می گویند؟

جعفر گفت: ای پادشاه! چه می گویند؟ نجاشی: می گویند که ما شماها را به آنها تحویل دهیم. جعفر: ای پادشاه! از آنها بپرس که آیا ما بندهی آنها هستیم.

عمرو گفت: آنها آزادگانی گرامی هستند.

جعفر: از آنها بپرس که آیا ما به آنها بدهکار هستیم که آن را از ما طلب میکنند.

عمرو: نه! ما چيزي از آنها طلب نداريم.

جعفر: آیا ما کسی از شماها را کشته ایم که خونش به گردن ما باشد، و شما آن را می خواهید.

عمرو:نه!

جعفر: پس چه چیزی از ما میخواهید؟ ما را اذیت و آزار کردید و ما نیز از شهر شما بیرون آمدیم.

عمرو بن عاص: ای پادشاه! اینها با دین ما مخالفت کرده و به خدایان ما دشنام می دهند؛ جوانان ما را به فساد کشیدهاند، و بین ما اختلاف انداخته اند؛ آنها را به ما تحویل بده تا امورمان دوباره منظم گردد.

جعفر گفت: ای پادشاه! بله! ما با آنها مخالفت کردیم زیرا که خداوند در بین ما پیامبری مبعوث فرموده تا برای خداوند شریکی قرار ندهیم، و از بازی با قمار دوری بجوئیم. او ما را به خواندن نماز و پرداخت زکات امر میکند. خدای ما ظلم و ستم کردن، بناحق کسی را کشتن، زنا کردن، ربا دادن، خوردن گوشت مرده و خون را بر ما حرام کرده است. ما را به عدالت، نیکی کردن و احسان به خویشان امر کرده است؛ و از فحشا و زشتیها و ستم باز داشته است.

نجاشی: این همان است که خداوند بر عیسی بن مریم النی نازل کرده است، و سپس گفت: یا جعفر! آیا از آنچه که بر پیامبرت نازل شده چیزی در

#### ذهن داري؟

جعفر: بله! و شروع كردبه خواندن سورهٔ مريم، چون به اين آيهٔ شريفه ﴿ وَ هُزِّي إِلَيْكِ بِجِذْعِ النَّخْلَةِ تُسُاقِطْ عَلَيْكِ رُطَباً جَنِيًّا فَكُلِي وَ اشْرَبِي وَ قَرِّي عَيْناً ﴾ ارسيد نجاشى به شدت شروع كريه كرد و گفت: به خدا سوگند كه اين سخنان حق است.

عمرو بن عاص: ای پادشاه! اینها با ما مخالفت کردهاند آنها را به ما باز گردان.

نجاشی دستش را بلند کرده و محکم بر صورت عمرو زد و گفت: ساکت شو! به خدا سوگند اگر بد او را بگوئی تو را میکشم.

عمروبن عاص در حالی که از صورتش خون می آمد از نزد نجاشی بیرون آمد و می گفت: ای پادشاه! اگر این همان است که تو می گوئی دیگر متعرض او نمی شوم.

کنیزی بر بالا سر نجاشی ایستاده بود و او را باد میزد، چون نظرش بر عماره بن ولید افتاد محبت او در دلش جای گرفت. عمرو در آن مجلس متوجه این مطلب شد، چون به خانه بر گشت به عماره گفت: یک طوری کنیز نجاشی را به سوی خودت بخوان. عماره هم این کار را کرد و کنیز نیز به او جواب مثبت داد. عمرو گفت: به او بگو که از عطر پادشاه برایت بیاورد. و او نیز آورد. عمرو آن عطر را گرفت. هنوز کینهٔ آن عملی را که عماره در کشتی با او کرده بود در دل داشت، عطر را به نزد نجاشی برده و گفت: ای پادشاه! همانا حرمت و اطاعت تو بر ما واجب است و چون داخل سرزمین تو شدهایم و در امان هستیم نباید از راه فریب و حیله وارد شویم امّا همراه من خیانت کرده و با

۱. سورهٔ مریم، آیهٔ ۲۵ و ۲۶

کنیزت رابطه بر قرار نموده و کنیزت را وادار کرده است که عطر مخصوص تو را برای او بیاورد؛ سپس شیشهٔ عطر را جلوی او گذاشت. نجاشی با دیدن آن خشمگین شد اول قصد کشتن عماره را نمود ولی گفت: کشتن او جائز نیست چرا که به امید امنیت داخل سرزمین من شدهاند. پس ساحران را فرا خواند و به آنها گفت: کاری با او بکنید که از کشتنش بدتر باشد. ساحران او را گرفته و در مجرای آلتش جیوه ریختند، پس او دیوانه شده و سر به بیابان گذاشت و با حیوانات بود و از آدمیان می گریخت و با آنها انس نمی گرفت.

بعد از آن قریش گروهی را بدنبال او فرستادند، آنها کنار آبی در کمین او نشستند، تا اینکه با حیوانات برای خوردن آب آمد، پس او را گرفتند، آنقدر در دستان آنها داد و فریاد کرد و خودش را به این طرف و آن طرف زدتا مرد.

عمرو به مکه برگشت و گفت که جعفر در حبشه در کمال احترام و عزت است. جعفر آنقدر در حبشه ماند تا اینکه پیامبر به مدینه هجرت کرد و در هنگام فتح خیبر با یارانش به رسول الله عَیْرالله پیوست. در حبشه جعفر از اسماء بنت عمیس دارای فرزندی شد که اسمش را عبد الله گذاشت. برای نجاشی هم فرزندی بدنیا آمد که اسمش را محمد گذاشت.

ام حبیب دختر ابوسفیان که زن عبدالله بن جحش بود وقتی عبدالله در حبشه فوت کرد رسول خدا مینیسی نامه نوشت که ام حبیب را برای آن حضرت خطبه بخواند. نجاشی هم خطبه خواند و مهرش را چهارصد دینار قرار داد و از جانب رسول خدا مینیسی مهرش را پرداخت کرد، لباس و عطریجات بسیار به او داد و او را آماده کرده و به نزد رسول خدا فرستاد. ماریهٔ قبطیه مادر ابراهیم را نیز با سی نفر از بزرگان و علمای مسیحی با لباس و عطر و اسبی به نزد رسول خدا فرستاد؛ و به آنها گفت: به طرز سخن

گفتن، نشستن و برخاستن، خوردن و آشامیدن، نماز خواندن و سائر اعمالمشان دقت کنند.

چون آنها به مدینه رسیدند رسول خدا ﷺ آنها را به اسلام دعوت کرد و برای آنها قرآن خواند: ﴿ إِذْ قَالَ اللّٰهُ یَا عِیسَی ابْنَ مَرْیَمَ اذْکُرْ نِعْمَتِی عَلَیْکَ وَ عَلَیٰ وَ الدّ تِکَ \_ تا \_ فَقَالَ الَّذِینَ کَفَرُ وا مِنْهُمْ إِنْ هٰذَا إِلا سِحْرٌ مُبِینٌ ﴾ آنها چون قرآن را از زبان رسول خدا ﷺ شنیدند، گریه کردند، ایمان آوردند و به سوی نجاشی برگشتند؛ آنچه را که دیده بودند و از پیامبر آیات قرآن را شنیده بودند را برای نجاشی تعریف کردند. نجاشی و علمای مسیحی همگی پس از شنیدن اظهارات آنها گریه کردند؛ پس نجاشی اسلام آورد ولی اسلامش را برای اهل حبشه اظهار نکرد چرا که از آنها بر جان خویش می ترسید. و به قصد همراهی با رسول خدا از حبشه بیرون آمد ولی چون در کشتی نشست فوت کرد. پس خداوند بر رسولش این آیات را نازل کرد: ﴿ لَتَجِدَنَّ النَّاسِ عَدَاوَة اللّذِینَ آمَنُوا الْیَهُودَ \_ تا \_ وَ ذَلِکَ جَزَاءُ کرد: ﴿ لَتَجِدَنَّ الْتُاسِ عَدَاوَة اللّذِینَ آمَنُوا الْیَهُودَ \_ تا \_ وَ ذَلِکَ جَزَاءُ

يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ وَ لاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لأ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ (٨٧)

وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلالاً طَيِّباً وَ اتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ (٨٨) لا يُؤاخِدُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغْوِ في أَيْمَانِكُمْ وَ لَكِنْ يُؤاخِذُكُمْ بِمَا عَقَّدْتُمُ الْأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْغَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِمَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِشُوتُهُمْ أَوْ

الْمُحْسِنِينَ ﴾ ٢

١. سورهٔ مائده، آیهٔ ١١٠

٢. بحار الانوار، ج ١٨، ص ٢١٤؛ تفسير صافي، ج ٢، ص ٢٧٧؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٥٠٥

تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ ذَٰلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَ احْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٨٩)

۸۷ ای کسانی که ایمان آورده اید، چیزهای پاکیزه ای را که خداوند برای شسما حلال کرده حرام نکنید، که خداوند تجاوز نکنید، که خداوند تجاوزکنندگان را دوست نمی دارد.

۸۸ و از رزق حلال و پاکیزهای که خداوند به شما عنایت کرده است بخورید، و از مخالفت ورزیدن با آن خدایی که به او ایمان آوردهاید بپرهیزید.

۸۹ خداوند شما را به خاطر سوگندهای بیجا و لغو مؤاخذه نمیکند، و لکن به خاطر سوگندهایی که از روی قصد و اراده خوردهاید مؤاخذه خواهد کرد. و کفارهٔ این سوگند طعام دادن به ده نفر فقیر است، از آن غذاهایی که غالباً به خانواده خود می دهید، یا لباس پوشاندن بر آنها و یا آزاد کردن یک بنده است، و هر کس توانایی این سه را ندارد پس سه روز روزه بگیرد. این است کفارهٔ سوگندهایی که یاد می کنید (و بدان عمل نمی کنید) و باید احترام سوگندی را که می خورید نگه دارید. این چنین خداوند آیاتش را برای شما بیان می کند، شاید که از شکرگزاران باشید.

# ﴿ يِنَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُمْ ﴾

ابن ابی عمیر از بعضی از اصحاب خود از امام صادق النی روایت کرده که فرمود: این آیه در باره امیر المؤمنین النی و بلال و عثمان بن مظعون نازل شده است، اما امیر المؤمنین النی سوگندیاد کرده بود که هیچگاه - تا زنده است - شبها نخوابد و عبادت خدا را بجا بیاورد، و اما بلال او نیز قسم یاد کرده بود که هیچ روزی افطار نکند، و تمامی عمر خود را روزه بگیرد، و اما

عثمان بن مظعون او نیز سوگندیاد کرده بود که هیچگاه با زنان جمع نشود، اتفاقا روزی زن عثمان بن مظعون بر عایشه وارد شد، عایشه وقتی او را که زنی زیبا بود دیده و متوجه شد که خود را زینت نکرده پرسید چرا چنین دست از خود کشیدهای؟! و خود را زینت نکردهای؟!

زن عثمان گفت: برای چه کسی خود را زینت کنم؟ به خدا سوگند از فلان موقع تاکنون شوهرم به سراغ من نیامده است، مثل اینکه رهبانیت اختیار کرده و به من توجهی ندارد، لباسهای مویی و زبر پوشیده و نسبت به دنیا زهد ورزیده است.

وقتى رسول خدا عَلَيْنُ بر عايشه وارد شد، عايشه داستان وى را با آن جناب در میان گذاشت، حضرت از خانه بیرون رفت و دستور داد تا مردم برای نماز جمع شوند، وقتی جمع شدند پیامبر به بالای منبر رفت و پس از حمد و ثنای خدا فرمود: چه شده است که اقوامی طیبات و رزق حلال را بر خود حرام کردهاند؟! هان ای مردم آگاه باشید، من پیشوای شمایم در شب میخوابم، و با زنان نکاح میکنم، تمامی روزها را روزه نمیگیرم، و با این حال اگر کسی از رفتار و سنت من اعراض نماید از من نیست، این سه نفر برخاستند و عرض كردند تكليف ما كه سوگند ياد كردهايم چيست؟! در جوابشان اين آيه نازل شد: ﴿لا يُواخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ وَ لَكِنْ يُؤاخِذُكُمْ بِمَا عَقَّدْتُمُ الْأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ إطْعَامُ عَشَرَةٍ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسُوتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلاثَةٍ أَيًّام ذٰلِكَ كَفَّارَةً أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ ﴾ خداوند شما را به خاطر سوگندهاي بیجاً و لغو مؤاخذه نمی کند، و لکن به خاطر سو گندهایی که از روی قصد و اراده خوردهاید مؤلخذه خواهد كرد. و كفارهٔ این قسم سوگند طعام دادن ده

نفر فقیر است، از آن غذاهایی که غالباً به خانواده خود میدهید، یا لباس پوشاندن آنها و یا و یا آزاد کردن یک بنده است، و هر کس توانایی این سه تا را ندارد پس سه روز روزه بگیرد. این است کفارهٔ سوگندهایی که یاد میکنید (و بدان عمل نمیکنید). ا

يَا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَ الْمَيْسِرُ وَ الْأَنْصَابُ وَ الْـأَزْلاَمُ رِجْسٌ مِـنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (٩٠)

۹۰ ـ ای کسانی که ایمان اُورده اید، همانا شراب و قمار و بت پرستی و ازلام (چوبهای قرعه) عمل پلیدی از اعمال شیطان است، پس از اَنها دوری

نزول حرمت خمر

كنيد شايدكه رستگار شويد

ابی الجارود از امام محمد باقر علیه دربارهٔ این آیه ﴿یا أَیهَا الَّذِینَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَ الْمَیْسِرُ وَ الْاَنْصابُ وَ الْاَزْلام ﴾ روایت می کند که فرمود: هر چیزی که مستی آورد خمر است و هر چیزی که زیاد آن سکر و مستی آورد کم آن هم حرام می باشد و سبب نزول این آیه آنستکه ابابکر بر اثر آشامیدن شراب مست شده و در حال مستی شعر می گفت و گریه می کرد و بر کشتگان بدر مرثیه می خواند، پیامبر صدای او را شنید و گفت: خدایا زبان او را از گفتار باز بدار، ابوبکر دیگر حرف نزد تا آنکه مستی از او زایل شد. پس خداوند آیهٔ تحریم را نازل فرمود.

در آن ایام در مدینه از خرمای تازه شرابی درست مینمودند که به فضیح

ا. وسائل الشیعه، ج ۲۳، ص ۲۴۳؛ بحارالانوار، ج ۶۷، ص ۱۱۶؛ تفسیر صافی، ج ۲. ص ۴۸۰

موسوم بود چون آیه نازل شد پیامبر اکرم ﷺ روانه مسجد شد و فرمود ظرفهای شراب را در هم شکسته و دور بریزید بطوریکه آن روز در مدینه اثری از مسکرات باقی نماند و فرمود خداوند خرید و فروش و هرگونه انتفاع از مسکرات را چه بسیار و چه کم باشد حرام نموده و امر فرموده شارب خمر را برای اولین بار تازیانه بزنند و اگر برای دفعه چهارم باز بیاشامد او را بقتل برسانند و فرمود به شارب خمر در قیامت نوعی نوشیدنی می دهند که از چرک و کثافات فرج زنان زانیه تراوش می نماید و عفونت آن ساکنین درکات جهنم را اذیت می نماید.

و فرمود نماز شارب خمر تا چهل روز قبول نمی شود و چنانچه تا چهل روز دیگر بشرب خمر ادامه داده و بدون تویه بمیرد خداوند در روز قیامت او را از کثافات خارج شده از فرجهای زنان زناکار سیراب می کند و بمناسبت آنکه پیامبر اکرم ﷺ در مسجد دستور معدوم کردن ظرفهای شراب فضیح را ابلاغ فرموده بودند آن مسجد به مسجد فضیح موسوم گردیده است.

اما مراد از میسر نرد و شطرنج و انواع قمار میباشد و مقصود از انصاب بتهائی استکه مورد پرستش کفار بود و ازلام قدحهائی است که مشروبات را به وسیلهٔ آنها تقسیم مینمودند و خداوند خرید و فروش و هرگونه سود بردن از اینها را حرام فرموده و خداوند در این آیه خمر و قمار را هم ردیف و قرین بت پرستی قرار داده است.

١. وسائل الشيعه، ج ٢٥، ص ٢٨٠

٢. بحار الانوار، ج ٥٣ ص ٢٨٧

٣. بحار الاتوار، ج ٧٤، ص ١٣٠ ؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٥١٤

وَ أَطِيعُوا اللَّهَ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَ احْذَرُوا فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَىٰ رَسُولِنَا الْبَلاغُ الْمُبِينُ (٩٢)

لَيْسَ عَلَى الَّذَبِنَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ جُنَاحٌ فِهِمَا طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّقَوْا وَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِخَاتِ ثُمَّ اتَّقَوْا وَ آمَنُوا ثُمَّ اتَّقَوْا وَ أَحْسَنُوا وَ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنينَ (٩٣)

۹۲ ـ از خدا و رسولش اطاعت کنید و (از مخالفت با او) بترسید، که هـر زمان روی (از طاعت خدا) بگردانید (عذاب خواهید شد) پس بدانید که بر رسول ما جز رساندن پیام آشکار چیز دیگری نیست.

۹۳ ـ بر کسانی که ایمان آوردهاند و عمل صالح انجام دادهاند از آنیچه که خوردهاند گناهی نیست، اگر باتقوا باشند و ایمان بیاورند، و سیس باتقوا باشند و ایمان بیاورند، و سیس باتقوا باشند و نیکی نمایند، که خداوند نیکوکاران را دوست می دارد.

﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَ احْذَرُوا ﴾ مىفرمايد: گناه نكنيد و رو به سوى شهوات از خمر و ميسر نياوريد.

﴿ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ ﴾ اگر گناه كنيد.

﴿ فَاعْلَمُوا أَنَّمًا عَلَىٰ رَسُولِنَا الْبَلاغُ الْمُبِينُ ﴾ هنگامی که آن را ابلاغ کند و روشن نماید و به پایان برساند.

پیامبر اکرم عَلَیْ فرمود: زود است که بیایند طایفه ای که بیتوته میکنند در حال غنا و شرب خمر و لهو و لعب و خداوند آنها را در همانشب مسخ مینماید و چون صبح شود بصورت بوزینه و خنزیر می شوند.

﴿ وَ احْذُرُوا ﴾ یعنی تعدی و طغیان در معصیت نکنید همانطور که اصحاب سبت (روز شنبه) تعدی کردند آنها گروهی از مردم یهود بودند و بر

آنها صید نمودن در روز شنبه حرام شده بود، میگفتند روز شنبه بر طایفهٔ پیش از ما حرام بود اما برای ما حلال است و آنها را بهمین سبب مؤاخذه خواهند کرد و میگفتند ما از روزی که صید شنبه را حلال دانستیم در خیر و نیکوئی بودیم و اموالمان فراوان و بدنهایمان سالم بوده خداوند آنها را در یک شب مسنخ و هلاک نمود.

چون شرب خمر و قمار حرام شد طایفه ای از مهاجرین و انصار حضور 
پیامبر عرض کردند آیا رفقای سابق ما که مرده اند چون شرب خمر نموده اند 
مورد عذاب واقع خواهند شد پیش از حرام شدن و قبل از اینکه خداوند خمر را 
نجس شمرده و از عمل شیطان قرار بدهد که این آیه نازل شد: ﴿لَیْسَ عَلَی 
الَّذِینَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحُاتِ جُنَاحٌ فِیمًا طَعِمُوا ﴾ یعنی کسانی که قبل 
از تحریم خمر مُرده یا کشته شدند.

(الجناح) مراد كناه است يعنى اكر بعد از تحريم خمر آن را بنوشد. ا

یا آیُهَا اللّٰه بِنَ آمَنُوا لَیَبْلُوَنْکُمُ اللّٰه بِشَيْءٍ مِنَ الصَّیْدِ تَنْالُهُ أَیْدبِکُمْ وَ رِمَاحُکُمْ لِیَعْلَمَ اللّٰهُ مِنْ یَخْافُهُ بِالْغَیْبِ فَمَنِ اعْتَدیٰ بَعْدَ ذٰلِکَ فَلَهُ عَذٰابٌ أَلَبِمٌ (۹۴) لیَعْلَمَ اللّٰهُ مَنْ یَخْافُهُ بِالْغَیْبِ فَمَنِ اعْتَدیٰ بَعْدَ ذٰلِکَ فَلَهُ عَذٰابٌ أَلَبِمٌ (۹۴) ۹۴ می کسانی که ایمان آورده اید، خداوند شما را به چیزی از شکار که (در نزدیکی شما می آیند) و در دسترس و تیرهای شما می باشند امتحان میکند، تا بداند که چه کسی در پنهانی از خداوند می ترسد. پس هر کس معد از آن تجاوز کند برای او عذابی دردناک خواهد بود.

﴿ يٰا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُو الْيَبْلُوَنَّكُمُ اللّٰهُ بِشَيْءٍ مِنَ الصَّيْدِ تَنْالُهُ أَيْدِيكُمْ وَ رِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللّٰهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ﴾ مىفرمايد: حيوانات وحشى در

١. بحارالانوار، ج ٧٤، ص ١٣١ ؛ تفسير برهان، ج ٢، ص ٥٢٢

عمره حدیبیه برای رسول خدا عَیَی محشور شدند، و همه تا حدود تیررس آن جناب و یارانش بلکه تا دسترس آنها نزدیک آمدند و خداوند آنها را با این کار امتحان نمود.

﴿لِيَعْلَمَ اللّٰهُ مَنْ يَخْافُهُ بِالْغَيْبِ﴾ تا خداوند بداند كه چه كسى در خفا از خداوند مى ترسد و لكن خداوند عزوجل كسى را بدون حجت و دليل و بدون مرتكب شدن به عملى عذاب نمى كند. ا

يَا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَ أَنْتُمْ حُرُمٌ وَ مَنْ قَـتَلَهُ مِـنْكُمْ مُـتَعَمَّداً فَجَزْاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ يَحْكُمْ بِهِ ذَوْا عَدْلٍ مِنْكُمْ هَدْياً بْالِغَ الْكَعْبَةِ أَوْ كَفَّارَةٌ طَعْامُ مَسْاكبِنَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِياماً لِيَذُوقَ وَبْالَ أَمْرِهِ عَفَا اللَّهُ عَمَّا سَلَفَ وَ مَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللَّهُ مِنْهُ وَ اللَّهُ عَزْبِزٌ ذُو انْتِفَام (٩٥)

90-ای کسانی که ایمان آورده اید، در حال احرام صید نکنید و هر کس از شما صیدی را عمداً بکشد باید معادل آن از چهار پایان بعنوان کفّاره بدهد که دو نفر عادل نیز معادل بودن آن را تایید کنند، (یا آن را بعنوان قربانی) به کعبه برساند یا چند مستمندی را اطعام نماید و یا معادل آن روزه بگیرد، تا کیفر عملی را که کرده بچشد. خداوند گذشته را بخشیده، و هر کس تکرار کند خدا از او انتقام می گیرد، که خداوند توانا و انتقام گیرنده است.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَ أَنْتُمْ حُرُمٌ وَ مَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّداً فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ ﴾ ظاهر آيه وجوب است بركسى كه عمداً صيدى راكشته باشد و تفسير آيه اين است كه هر كسى صيدى راكشته باشد چه عمداً و چه به خطا كفاره بر او واجب است.

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۵۲۲

### مامون وامام جواد ﷺ

محمد بن میمون نصیبی روایت میکند: وقتی که مأمون خواست دخترش ام الفضل را بحضرت جواد الله ترویج نماید تمام اهل خود را احضار نموده و قصد خود را باطلاع آنها رسانید، عدهای به او گفتند: ای امیر مگر میخواهی خلافتی را که بر عهده داری از دست بدهی با آنکه میدانی بین ما و اولاد علی دشمنی دیرینه وجود دارد?

مأمون گفت: از این سخنان درگذرید و من به این ازدواج علاقهٔ شدیدی دارم.

گفتند: ای امیر میخواهی نور چشم خود را به ازدواج طفلی درآوری که هنوز آشنائی در دین ندارد و بین واجب و مستحب تمیز نمی دهد و حق را از باطل نمی شناسد؟! و در آن موقع سن مبارک حضرت جواد اللیا ده و یا یازده سال بود و تأکید کردند که خوبست چندی صبر کنید تا تربیت یافته و به آداب دین مؤدب شود و بتواند قرآن را قرائت بکند و واجبات را از مستحبات بشناسد.

مأمون گفت: بخدا قسم او از همه شما به احكام خدا و رسول داناتر است و واجب و مستحب را بخوبی میداند و قرائت قرآن میكند در حالیكه محكم و متشابه و عام و خاص و ناسخ و منسوخ و تاویل و تنزیل آن را از شما بهتر میداند بیائید از او سؤال كنید اگر طوریست كه شما میگوئید قبول مینمایم و اگر چنانست كه من میگویم تصمیم خود را اجرا خواهم نمود پس گفت بروید یحیی بن اكثم قاضی القضاة و دانشمندان و علمائی كه نظیر ندارند را حاضر كرده و بیاورید و مال و هدایائی زیاد بدهید تا آنكه با حضرت جواد

علیه مباحثه کنند و مسائلی از آن حضرت بپرسند که در مجلس تزویج نتواند جواب دهد و در مجلس مباحثه عدهٔ کثیری از مردم حضور داشته باشند.

بر طبق دستور مأمون عمل نمودند و جمع بیشماری حاضر شدند و حضرت جواد اللی هم تشریف آورد بمأمون گفتند: اجازه میدهی که یحیی از حضرت جواد مسئله بپرسد؟

مأمون به یحیی بن اکثم گفت: هر مسئله فقهیه که میخواهی سؤال کن و ببین چه قدر میداند و چگونه از عهدهٔ جواب برمی آید؟.

یحیی از حضرت جواد پرسید: چه می فرمائی در شخص مُحْرِمی که در حال احرام صیدی را کشته است؟

آن حضرت فرمود: بگوئید بدانم کسی که صید را کشته در حرم کشته یا در خارج، عمدی بوده یا به خطا، از روی علم مرتکب شده یا نادانی، کشنده عبد بوده یا آزاد، صغیر بوده یا کبیر، دفعه اولش بوده یا خیر، آیا صید از طیور و پرندگان بوده و آیا از جوجه ها بوده و یا بزرگ، آیا اصرار در کشتن صید دارد یا پشیمان است، در شب بوده یا بین الطلوعین و یا در روز، آشکارا کشته و یا پنهانی، در احرام عمره بوده و یا در احرام حج؟

یحیی چنان خجالت کشید که صحبت ایشان را قطع کرد و تمام اهل مجلس متوجه شده و تعجب کردند و مأمون از جواب حضرت جواد به او نشاط و خوشحالی شدیدی دست داد که ما فوق آن تصور نمی رفت، گفت: ای ابو جعفر جواد آیا اذن می دهی که خطبه عقد را جاری کنم؟

فرمود: بلي.

مأمون خطبه ذيل را خواند: «الحمد لله اقرارا بنعمته و لا اله الا الله اخلاصا لعظمته و صلى الله على محمد عند ذكره و قد كان من فضل

الله على الانام ان اغنا هم الله بالحلال عن الحرام».

و گفت ﴿ وَ أَنْكِحُوا الْمَا يَامَىٰ مِنْكُمْ وَ الصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَ إِمَائِكُمْ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ اللّهُ مِنْ فَصْلِهِ وَ اللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ إلى كفت محمد بن على خواستگارى كرده امالفضل دختر عبد الله را و صداق او را پانصد درهم طلا تعيين كرده من كه پدر دختر هستم تزويج كردم او را به تو اى حضرت جواد آيا قبول دارى؟

فرمود: بلى اين ازدواج را با همين مهريه قبول دارم.

سپس مأمون به مردم به حسب مراتب شأن و مقامشان که در آن مجلس بودند ولیمه داد در این هنگام صدای کشتیبانها آمد که یک کشتی نقره را که حامل لباسهای ابریشمین و عطریات فراوان بود کشیده و می آورند از محمولات کشتی اول هدایائی به افراد خاص داده سپس بقیهٔ آن را به تمام اهل مجلس نثار نمودند و چون مردم متفرق شدند مأمون به حضرت جواد الناخ گفت: اگر صلاح بدانید برای ما اقسام کشتن صید در حال احرام را که فرمودی بیان کنید؟

امام جواد النظية فرمود: هرگاه صيد را در خارج از حرم و از پرندگان كشته باشد بر كشنده واجب است گوسفندی بكشد و اگر در حرم بوده كفاره دو برابر می شود و اگر جوجه را در غير حرم بكشد بايد بچه گوسفندی كه از شير گرفته شده باشد كفاره بدهد و چون در حرم نبوده قيمتی برای آن نيست و اگر در حرم كشته شود قيمت هم اضافه می شود و هر گاه صيد غير پرنده بوده در الاغ و شتر وحشی بايد بدنه بدهد و اگر توانائی ندارد شصت فقير را خوراک دهد و اگر توانائی آن را هم ندارد هيجده روز روزه بگيرد و اگر صيد

۱. سورهٔ نور، آیهٔ ۳۲

گاو بود باید گاو بدهد و اگر توانائی نداشت سی مسکین را طعام بدهد و اگر آن را هم نتوانست نه روز روزه بگیرد و اگر صید آهو بود یک گوسفند بدهد اگر نداشت ده فقیر را اطعام میکند اگر توانائی آنرا هم نداشت سه روز روزه بگیرد و اگر در حرم بود تمام آنها دو برابر می شود و حق واجبی است که باید ادا نماید اگر در احرام حج باشد در منی نحر کند و اگر در احرام عمره بود در مکه نحر می کند و به قیمت آن صدقه می دهد تا دو برابر شود و اگر روباهی هم بکشدیک گوسفند است و اگر کبوتری بکشدیک درهم صدقه بدهدیا برای کبوتران حرم دانه بخرد و در جوجه نصف درهم است و در تخم آن یک چهارم درهم است و هرگاه اینها را از روی نادانی مرتکب شود چیزی بر او نیست مگر در صید که در آن فداء است خواه بداند یا نه، بخطا باشد یا عمد و اگر صغیر نابالغ مرتکب شود بر او چیزی نیست و اگر تکرار کند از کسانی است که خداوند در آخرت از او انتقام خواهد کشید و اگر راهنمائی کند دیگری را در صید کردن و بکشد صید را بر این راهنما فداء لازم آید و تکرار کننده به عقوبت اخروی گرفتار خواهد شد و شخص پشیمان عقوبت اخروی ندارد و اگر شب بخطا در لانه آنها را کشت چیزی بر او نیست و اگر عمدا باشد چه در روز و چه در شب باید فداء بدهد و مُحرم به حج در منی و مُحرم به عمره در مکه قداء بدهد.

مأمون امر كرد اين مسائل را بنويسند پس تمام اهلبيت خود را كه ميل به ازدواج نداشتند بخواند و گفت: آيا در ميان شما كسى كه اين مسائل را بداند وجود دارد؟

گفتند: بخدا قسم قاضی هم قادر نبود جواب این مسائل را بدهد چه رسد ما.

مأمون گفت: وای بر شما کار این خانواده از کار سایر مردم جداست آیا نمی دانید که پیامبر اکرم ﷺ برای حضرت امام حسن و امام حسین با آنکه هر دو طفل و نابالغ بودند بیعت گرفت و کسی برای طفل نابالغ بیعت نمی گیرد و پدرشان علی الله به پیامبر ایمان آورد در حالیکه دوازده ساله بود و پیامبر ایمان او را پذیرفت و از هیچ طفلی قبول نمی کرد اما نمی دانید آنها از نسلی غیر از نسل دیگران هستند آخر آنها مانند اول آنها است.

گفتند: ای امیر راست گفتی شما از ما بهتر میدانستی.

آنگاه مأمون امر كرد بر حضرت جواد النيان سه طبق از عطريات و زعفران نثار كنند كه در ميان آنها سند املاك بود طبق اول را كه اسناد بود بر وزراء و طبق دوم كه زر و طلا بود بر بنى هاشم و طبق سوم كه عطريات بود به ساير مردم دادند و هميشه حضرت جواد تا زمانيكه مأمون زنده بود مورد احترام و تكريم بود و مأمون آن حضرت را بر اولاد خود مقدم مى داشت. ا

### اقسامروزه

﴿ أَوْ كُفًّا رَهُ طَعامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَٰلِكَ صِياماً ﴾

زهری روایت کرده که گفت: روزی خدمت حضرت امام زین العابدین المیلادی رسیدم، فرمود: از کجا می آئی؟

عرض كردم: از مسجد.

پرسیدند: چه میکردید؟

گفتم: با جمعی از دوستان در مسأله ای مباحثه می کردیم رای اکثریت ما بر این شد که غیر از روزه ماه رمضان روزه های دیگر واجب نیست.

١. بحارالانوار، ج ١٠، ص ٣٨١؛ اختصاص، ص ٩٨

فرمود: ای زهری اینطور نیست که تو میگوئی، روزه بر چهل قسم است ده قسم از آن واجبست مثل روزهٔ ماه رمضان و چهارده قسم آن اختیاری است اگر بخواهند میگیرند و اگر نخواهند افطار میکنند و ده قسم دیگر حرامست و سه قسم روزه اذن است و یکی روزهٔ تادیب و روزه اباحه و روزه سفر و مریض است.

عرض كردم: فدايت شوم آنها را تفسير مىفرمائيد؟

فرمود: روزههای واجب یکی روزهٔ ماه رمضان است و دیگری روزه دو ماه متوالی بر آن کسی است که عمدا در ماه رمضان افطار کند و یکی دیگر روزهٔ دو ماه متوالی در قتل غیر عمدی است برای کسی که بنده ای نیابد که آن روزهٔ دو ماه متوالی در قتل غیر عمدی است برای کسی که بنده ای نیابد که آن را آزاد کند چونکه خداوند می فرماید: ﴿ وَ مَنْ قَتَلَ مُوْمِناً خَطَأً فَتَحْرِیرُ رَقَبَةٍ مُوْمِناً جَوْدُ مُسَلَّمَةٌ إِلَیٰ أَهْلِهِ ﴾ لتا آنجائیکه می فرماید ﴿ فَمَنْ لَمْ یَجِدُ فَصِیامُ شَهْرَیْنِ مُتَنَابِعَیْنِ ﴾ تو دو ماه روژهٔ متوالی در کفارهٔ ظهار که می فرماید: ﴿ فَمَنْ لَمْ یَجِدْ فَصِیامُ شَهْرَیْنِ مُتَنَابِعَیْنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ یَتَمَاسًا ﴾ "و روزهٔ سه روز در کفارهٔ قسم برای کسی که نتواند فقیران را خوراک بدهد ﴿ فَمَنْ لَمْ یَجِدْ فَصِیامُ ثَلا ثَةِ أَیّامٍ ذٰلِکَ کَفّارَةُ أَیْمانِکُمْ إِذٰا حَلَفْتُمْ ﴾ تمام روزه متوالی است و متفرق نیست و روزهٔ کسی که در حال احرام سر بتراشد واجبست زیرا می فرماید: ﴿ اَو بِهِ أَدْیً مِنْ رَأْسِهِ فَهِدْیَةً مِنْ صِیامٍ أَوْ بِهِ أَدْیً مِنْ رَأْسِهِ فَهِدْیَةً مِنْ صِیامٍ أَوْ فَدیه بدهد یا سه روز روزه بگیرد و دیگر روزهٔ قربانی حج از برای کسیکه فدیه بدهد یا سه روز روزه بگیرد و دیگر روزهٔ قربانی حج از برای کسیکه فدیه بدهد یا سه روز روزه بگیرد و دیگر روزهٔ قربانی حج از برای کسیکه فدیه بدهد یا سه روز روزه بگیرد و دیگر روزهٔ قربانی حج از برای کسیکه فدیه بدهد یا سه روز روزه بگیرد و دیگر روزهٔ قربانی حج از برای کسیکه

١. سورة نساء، أية ٩٢

٢. سورهٔ نساء، آیهٔ ۹۲

٣. سورهٔ مجادله، آيهٔ ۴

۴. سورهٔ مائده، آیهٔ ۸۹

۵. سورهٔ بقره، آیهٔ ۱۹۶

نتواند قربانى كند فرمود: ﴿فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِّ وَ سَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ أو روزهٔ جزاء صيد كردن واجب است چه مى فرمايد: ﴿وَ مَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّداً فَجَزَاءٌ مِثْلُ ما قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِنْكُمْ قَتَلَهُ مِنْ النَّعَمِ يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِنْكُمْ هَدْياً بَالِغَ الْكَعْبَةِ أَوْ كَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِياماً ﴾ ٥٥ و حضرت فرموداى زهرى مى دانى مراد از ﴿عَدْلُ ذَلِكَ صِياماً ﴾ چيست؟ عرض كردم: خير.

فرمود: صید را قیمت میکنند پس از آن بهاء صید را با گندم مقایسه میکنند و ببینند با قیمت آن چند صاع کندم میدهند برای هر نصف صاع گندم یک روز روزه بعوض آن میگیرند و روزه نذر واجب است و همینطور روزهٔ اعتکاف واجب است ؛ و اما روزهٔهای حرام روزه روز عید فطر و قربان و سه روز ایام تشریق و روزه در روزی که شک دارید که از رمضانست یا شعبان هم به آن امر شده و هم نهی شده و امر شده از آن جهت که روز آخر شعبان باشد و نهی شده چون معلوم نیست که از روز اول رمضان باشد.

خدمت حضرت عرض کردم: اگر کسی از ماه شعبان چیزی روزه نگرفته باشد روزهٔ یوم الشک را چگونه بگیرد؟

فرمود: نیت ماه شعبان می کند اگر ثابت شد رمضان است کفایت می کند و اگر شعبان بود ضرر ندارد.

حضورش عرض کردم: چطور روزهٔ مستحب بجای روزهٔ واجب کفایت میکند؟

١. سورة بقره، أية ١٩۶

۲. هر صاع سه کیلو گرم است.

فرمود: اگر کسی روزه بگیرد ماه رمضان را از روی استحباب و نمیداند كه ماه رمضان است پس از آنكه دانست كفايت مىكند از او زيرا واجب تعلق گرفته به همان ماه معین و روزهٔ وصال نیز حرام است و روزهٔ صمت و سکوت و روزهٔ ندر برای رسیدن به عمل حرام و معصیت حرام است و روزه تمام سال و عمر حرام است. اما روزهای که شخص مخیر است مثل روزه روز جمعه و پنجشنبه و دوشنبه و ایام البیض و روزهٔ شش روز از ماه شوال متصل به عيد فطر و روزهٔ روز عرفه و روز عاشورا كه در تمام اينها شخص مخير است كه بگيرد و يا افطار كند و اما روزهٔ اذن، زن نمي تواند روزهٔ مستحب بگیرد مگر به اذن شوهرش و همچنین بنده مگر به اذن مولایش و مهمان مگر به اذن میزبان و صاحبدانه چون پیامبر اکرم ﷺ فرمود هر کس وارد شد به کسی روزه نگیرد مگر به اذن آنکس و اما روزهٔ تادیب مثل روزهٔ بچه که نزدیک بلوغ به او امر می شود روزه بدارد و واجب نیست و همینطور روزهٔ کسی که به علت بیماری افطار نمود اول روز پس از آن خوب شد بقیه روز را امساک میکند یا مسافر بوده افطار کرده بود داخل شهر خودش می شود باید بقیه روز را امساک کند ولی واجب نیست و اما روزهٔ مباح هر کس بخورد و بیاشامد از روی فراموشی و بدون عمد مباح فرموده خداوند روزهٔ او را، و كفايت مىكند روزهٔ او و اما روزهٔ مريض و مسافر عامه اختلاف کردند عدهای گفتند روزه بگیرند طایفه دیگر گفتهاند افطار کنند و دستهای هم گفتهاند مخیر هستند در گرفتن و نگرفتن و ما اهلبیت میگوئیم هر دو باید افطار کنند پس اگر معصیت کرد و در سفر یا بیماری روزه گرفت باید قضاء آن را بجا آورد زيرا خداوند در اين مورد مى فرمايد: ﴿ فَمَنْ كُانَ مِنْكُمْ مَر يضاً

# أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيُّامٍ أُخَرَ ١٠) ٢

جَعَلَ اللَّهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِيَاماً لِـِلنَّاسِ وَ الشَّـهْرَ الْـحَرَامَ وَ الْـهَدْيَ وَ الْقَلَاٰئِدَ ذٰلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِي الْأَرْضِ وَ أَنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٩٧)

۹۷ خداوند کعبه بیت الحرام را وسیله ای برای سامان دادن کارهای مردم قرار داده است، و نیز ماه حرام و قربانی های نشان دار و بی نشان را قرار داد، آن (احکام) به خاطر این است که بدانید که خداوند آنچه در آسمانها و زمین است را می داند، و بدرستی که خداوند به هر چیزی داناست.

﴿ جَعَلَ اللّٰهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرْامَ قِياماً لِلنَّاسِ ﴾ مىفرمايد: مادامى كه كعبه پابرجاست و مردم حج بجا مى آورند هلاك نمى شوند پس زمانى كه كعبه خراب شود و مردم حج را ترك كنند هلاك مى كردند.

يًا أَيُّهَا الَّذَبِنَ آمَنُوا لاَ تَشْنَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ وَ إِنْ تَشْنَلُوا عَنْهَا حَبِنَ يُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تُبْدَ لَكُمْ عَفَا اللَّهُ عَنْهَا وَ اللَّهُ غَفُورٌ حَلبِمٌ (١٠١) قَدْ سَأَلَهَا قَوْمٌ مِنْ فَبْلِكُمْ ثُمَّ أَصْبَحُوا بِهَا كَافِرِبِنَ (١٠٢)

۱۰۱ ـ ای کسانی که ایمان آوردهاید! از چیزهایی نپرسید که اگر برایتان روشن شود ناراحت گردید، و اگر هنگام نازل شدن قرآن از آن بپرسید برای شما روشن می شود. خداوند آنها را آمرزیده است، و خداوند آمرزنده و بردبار است.

١. سورهٔ بقره آیهٔ ۱۸۴

تهذیب آلاحکام، ج ۲، ص ۲۹۴؛ کافی، ج ۲، ص ۸۳؛ من لایحضره الفقیه، ج ۲، ص ۷۷؛ بحارالانوار، ج ۹۳، ص ۲۵۹؛ خصال صدوق، ج ۲، ص ۵۳۴

### 

حضرت امام محمد باقر المنظم می فرماید: صفیه دختر عبدالمطلب پسسری داشت که وفات کرد عمر او را ملاقات کرد و به او گفت گوشوارهات را بپوش همانا قرابت و پیوستگی و رحم بودن با پیامبر برای تو هیچ نفع و سودی نخواهد داشت.

گفت: ای پسر ختنه نشده و متعفن آیا گوشواره مرا دیدی؟ و گریان حضور پیامبر رفته و آنچه را که عمر گفته بود عرض کرد و بیرون رفت. پیامبر به وسیلهٔ منادی مردم را به مسجد احضار نمود همینکه مردم در مسجد جامع جمع شدند فرمود چگونه است حال کسانی که گمان کردند قرابت و بستگی و رحم بودن با من برای کسی نفعی ندارد؟ در صورتی که من در قیامت در مکان پسندیدهای ایستاده و خارج از ارحامم را شفاعت میکنم چگونه از ارحام و بستگان خود شفاعت نمینمایم و فرمود هم اکنون هر یک از شما که میل داشته باشد هویت پدران خود را بپرسد تا من جواب بگویم؟

مردی از جای خود برخاست و عرض کرد: پدر من کیست؟

فرمود: پدرت آن که تو ادعا و تصور میکنی نیست کنایه از آنکه زنازاده هستی و مادرت تو را از زنا به دنیا آورده و پدرت فلان کس است.

دیگری همین سؤال را نمود؟

فرمود: تو پسر پدرت هستی یعنی حلال زادهای. آنگاه فرمود: باز چگونه است حال آنهائی که خیال میکنند که خویشی و قرابت با من نفع ندارد.

عمر برخاست و گفت از غضب خدا و رسولش به خدا پناه میبرم مرا عفو کنید که خداوند شما را عفو بفرماید و خداوند متعال این آیه را نازل کرد: ﴿ یا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُوُّكُمْ \_ تا \_ ثُمَّ أَصْبَحُوا بِهَاكَافِرِينَ ﴾ \

مَا جَعَلَ اللَّهُ مِنْ بَحِبِرَةٍ وَ لاَ سَائِيَةٍ وَ لاَ وَصِيلَةٍ وَ لاَ خَامٍ وَ لٰكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَثْقِلُونَ (١٠٣)

۱۰۳ ـ خداوند هیچ حیوانی را به عنوان بحیره و سانبه و وصیله و حام قرار نداده است. ولی کسانی که کفر ورزیدهاند بر خدا دروغ می بندند و بیشترشان نمی فهمند.

﴿ مَا جَعَلَ اللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَ لا سَائِبَةٍ وَ لا وَصِيلَةٍ وَ لا خَامٍ ﴾

مراد از ﴿بحیره﴾ این است که وقتی گوسفندی پنج شکم بچه به دنیا می آورد بچهٔ ششم را عرب جاهلیت ﴿بحیره ﴾ میگفتند و آن را مخصوص بت نگه می داشتند و آن حیوان را از آب و غذا مانع نمی شدند و هر جا که برای آب و چرا می رفت آزاد بود.

﴿الوصیله﴾ به آن برهای میگفتند که در شکم ششم گوسفند دو قلو به دنیا می آمد، مادهٔ آن را برای بت قرار می دادند و می گفتند که به برادرش رسید و گوشت آن را بر زنان حرام می کردند.

﴿الحام﴾ به شتر نری میگفتند که جد در جد از یک شتر باشد و آن را «حام» میگفتند و سوار آن شتر نمی شدند و مانع آب و چرای آن نمی گردیدند و چیزی هم با آن حمل نمی کردند پس خداوند متعال این عمل جاهلیت را به وسیلهٔ آیهٔ فوق رد فرمود. ۲

ا. بــــحار الانسوار، ج ۲۰، ص ۱۴۵ و ج ۹۳، ص ۲۱۹؛ تــفسير صــافى، ج ۲، ص ۵۰۰؛ تفسير برهان، ج ۲، ص ۵۳۳؛ تفسير برهان، ج ۲، بحار الانوار، ج ۹، ص ۱۹۹؛ مستدرک الوسائل، ج ۱۶، ص ۳۵۱؛ تفسير برهان، ج ۲،

يْا أَيُّهَا الَّذِبِنَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لاْ يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمْ جَميِعاً فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَاكُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (١٠٥)

۱۰۵ ـ ای کسانی که ایمان آورده ایدا مراقب خود باشید، اگر شما هدایت یافتید، گمراهی کسی که گمراه شده زیانی به شما نمی رساند. بازگشت همهٔ شما به سوی خداست، پس شما را به آنچه که انجام می دهید، آگاه می کند. ﴿ یَا أَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا عَلَیْکُمْ أَنْفُسَکُمْ لا یَضُرُّ کُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَیْتُمْ ﴾ فیا أیّها الَّذِینَ آمَنُوا عَلَیْکُمْ أَنْفُسَکُمْ لا یَضُرُّ کُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَیْتُمْ به ای کسانی که ایمان آورده اید خودتان را اصلاح کنید و به دنبال عیب مردم نباشید برای اینکه اگر شما خودتان را اصلاح کنید گمراهی مردم به شما ضرری نمی رساند. ا

يَا أَيُّهَا اللَّهِ مِنْكُمْ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَأَصَابَتُكُمْ 
ذَوَا عَدْلٍ مِنْكُمْ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرْضِ فَأَصَابَتُكُمْ 
مُصيبَةُ الْمَوْتِ تَحْبِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ الصَّلاَةِ قَيْقْسِمَانِ بِاللهِ إِنِ ارْتَبَتُمْ لأَ نَشْتَرِي 
مُصيبَةُ الْمَوْتِ تَحْبِسُونَهُما مِنْ بَعْدِ الصَّلاَةِ قَيْقْسِمَانِ بِاللهِ إِنِ ارْتَبَتُمْ لأَ نَشْتَرِي 
بِهِ نَمَنا وَ لَوْكُانَ ذَا قُرْبِي وَ لأَنكُتُمُ شَهَادَةَ اللهِ إِنَّا إِذَا لَمِنَ الأَيْمِينَ (١٠٦) 
فَإِنْ عُيْرَ عَلَىٰ أَنَهُمَا اسْتَحَقَّا إِنْما فَآخَرانِ يَقُومُانِ مَقَامَهُمَا مِنَ اللَّهِ بِنَ اسْتَحَقَّ 
فَإِنْ عُيْرَ عَلَىٰ أَنَهُمَا اسْتَحَقَّا إِنْما فَآخَرانِ يَقُومُانِ مَقَامَهُما مِنَ اللَّهِ بِاللهِ لَشَهَادَتُنَا أَحَقًى مِنْ شِهَادَتِهِمَا وَ مَا اعْتَدَيْنَا إِنَّا إِذَا 
لَمِنَ الظَّالِمِينَ (١٠٠٤) 
لَمِنَ الظَّالِمِينَ (١٠٠٤)

ذْلِكَ أَدْنَىٰ أَنْ يَأْتُوا بِالشَّهَادَةِ عَلَىٰ وَجْهِهَا أَوْ يَخْافُوا أَنْ تُـرَدَّ أَيْـمَانٌ بَـعْدَ أَيْمَانِهِمْ وَ اتَّقُوا اللَّهَ وَ اسْمَعُوا وَ اللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ (١٠٨)

ص ۵۳۵

108 ــ ای کسانی که ایمان آوردهاید، هنگامی که صرگ یکی از شما فرا رسد، هنگام وصیت، دو نفر عادل را برای گواهی حاضر کند یا اگر در سفر بودید و مصیبت مرگ شما فرا رسید (شاهدی از مؤمنان پیدا نکردید) دو نفر از غیر همدینان خود را شاهد وصیت بگیرید. و اگر در شهادت آنها شک کردید، آنها را بعد از نماز نگه میدارید تا سوگند خورند که: ما به هیچ وجه حاضر نیستیم حق را به چیز دیگری بفروشیم اگر چه در صورد خویشاوندان ما باشد، و ما شهادت الهی را پنهان نمیکنیم، که در این صورت از گناهکاران خواهیم بود.

۱۰۷ ـ پس اگر اطلاعی بدست آمد که آن دو شاهد مرتکب گناه شده اند (و حق را مخفی کرده اند)، دو شاهد دیگر از کسانی که به میت نزدیک تر هستند به جای آن دو شاهه می گیرند، و آنها به خدا سوگند می خورند که: شهادت ما از شهادت آن دو نفر به حق نزدیک تر است، و از حق نجاوز نکرده ایم، که اگر چنین کرده باشیم از ستمکاران خواهیم بود.

۱۰۸ ـ این کار نزدیکتر است به اینکه شهادت به حق دهند، و یا از صردم بترسند (که دروغشان آشکار گردد) و سوگندهای آنها بیاید، و از خداوند بهرهیزید، و بشنوید و خداوند قوم فاسقان را هادایت نمه کند.

خيانت همسفران

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوْا عَدْلٍ مِنْكُمْ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الْوَصِيَّةِ اثْنُانِ ذَوْا عَدْلٍ مِنْكُمْ أَوْ آخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الْوَوْتِ ﴾ الْأَرْضِ فَأَصٰابَتْكُمْ مُصِيبَةُ الْمَوْتِ ﴾

این آیه دربارهٔ ابن بندی و ابن ابی ماریه که نصرانی بودند با مردی بنام

تمیم دارمی مسلمان نازل شده است که به قصد سفر بیرون رفتند، تمیم دارمی همراه خود خورجینی داشت که اموال خود را از جمله ظرفی طلایی و قلاده ای را در آن گذاشته بود، اموال مزبور را میبرد تا در بعضی از بازارهای عرب بفروشد، تمیم در بین راه به مرض شدیدی دچار شد و چون احساس میکرد که اجلش فرا رسیده آنچه از اموال که همراه داشت به ابن بندی و ابن ابی ماریه داد و سفارش کرد آنها را به ورثه اش برسانند، نامبردگان وقتی به مدینه برگشتند اموال را در حالی که ظرف طلا و قلاده را دردیده بودند نزد ورثه آورده و ماجرا را شرح دادند، ورثه وقتی خورجین را باز کردند دیدند همه اموال هست جز ظرف طلا و قلاده، از آن دو نفر پرسیدند: آیا تمیم مرضش آن قدر طول کشید که محتاج فروش اموال خود شود؟

گفتند: نه، کسالتش جز چند روزی به طول نیانجامید.

پرسیدند: آیا دزدها در سفر چیزی از اموالش ربودند؟ گفتند: نه.

پرسیدند: آیا داد و سندی که در آن ضرر کرده باشد صورت داده است؟ گفتند: نه.

گفتند: ما گران بهاترین متاع او را که ظرفی طلا کاری و جواهر نشان و قلادهای قیمتی بود در بار و بنه او نمی بینیم.

آن دو نفر گفتند: ما نیز خبر نداریم، هر چه به ما سپرده بدون کم و کاست به شما رساندیم.

ورثه تميم آن دو نفر را به نزد رسول خدا عَلَيْنَ أورده و شكايت كردند.

حضرت به ایشان فرمود: سوگند بخورید که شما این اموال را نبردهاید، آنها نیز سوگند خوردند، حضرت رهایشان کرد. پس از چندی اولیای تمیم سورة مائده 840

ظرف و قلاده را در دست ایشان دیده و نزد رسول الله عَلَیْ آمدند و عرض کردند یا رسول الله انچه که از ابن بندی و ابن ابی ماریه میخواستیم دست یافتیم، و اینک معلوم کردیم که اموال مذکور در دست آنها است، رسول الله عَلَیْ منتظر شد تا از ناحیه خداوند متعال حکم این مساله برسد، خدای متعال این آیه را نازل فرمود: ﴿یَا أَیّهَا الَّذِینَ آمَنُوا شَهَادَةُ بَیْنِکُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَکُمُ الْمَوْتُ حِینَ الْوَصِیّةِ اثْنَانِ ذَوا عَدْلٍ مِنْکُمْ أَوْ آخَرٰ انِ مِنْ غَیْرِکُمْ إِنْ أَنْتُمْ ضَرَیْتُمْ فِی الأَرْضِ ﴾.

تا اینجا خدای متعال شهادت اهل کتاب را تنها در امر وصیت آن هم در سفری که از اهل اسلام کسی یافت نشود معتبر دانسته سپس فرموده: ﴿فَاَصَابَتْكُمْ مُصِیبَةُ الْمَوْتِ تَحْبِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ الصَّلاَةِ فَیُقْسِمٰانِ بِاللّٰهِ إِنَّا إِذَا وَاللّٰهِ إِنَا اللهِ إِنَّا إِذَا إِنَّا إِذَا اللهِ إِنَّا إِذَا إِنَّا إِذَا أَوْكَانَ ذَا قُرْبَىٰ وَ لاَنكْتُمُ شَهَادَةَ اللهِ إِنَّا إِذَا لَمِنَ الاَّثِمِینَ ﴾ تا اینجا شهادت آن دو نفر نصرانی و حکم رسول الله عَیْنِی را در باره قسم دادنشان تنفیذ میکند: ﴿فَإِنْ عُثِرَ عَلیٰ أَنَّهُمَا اسْتَحَقًّا إِثْما ﴾ یعنی اگر معلوم شد که به دروغ سوگند خوردند: ﴿فَآخَرُانِ یَـقُومُانِ مَعْنی دو نفر از اولیای میت که مدعی هستند ﴿مِنَ الَّذِینَ اسْتَحَقَّ عَلَیْهُمُ الْاَولِیانَ ﴾ عنی دو نفر از اولیای میت که مدعی هستند ﴿مِنَ الَّذِینَ اسْتَحَقَّ عَلَیْهُمُ الْاَولِیانَ ﴾

﴿فَيُقْسِمُانِ بِاللَّهِ ﴾ به خدا سوگند می خورند که آنها به این ادعا سزاوار تر از آن دو تای اولند و اینکه آن دو در سوگند خود دروغ گفته اند: ﴿لَشَهَادَ تُنَا أَحَقُّ مِنْ شَهَا دَتِهِمًا وَ مَا اعْتَدَيْنًا إِنَّا إِذًا لَمِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ رسول خدا به اولیای تمیم فرمود تا مطابق دستوری که می دهد قسم بخورند آنها نیز قسم خوردند حضرت قلاده و ظرف طلا را از ابن بندی و ابن ابی ماریه گرفت و به

## اولياى تميم داد، ' ﴿ ذٰلِكَ أَدْنَىٰ أَنْ يَأْتُوا بِالشَّهَادَةِ عَلَىٰ وَجُهِهَا أَوْ يَخَافُوا أَنْ تُرَدَّ أَيْمَانٌ بَعْدَ أَيْمَانِهِمْ ﴾

يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَا ذَا أُجِبْتُمْ فَالُوا لاَ عِلْمَ لَنَا إِنَّكَ أَنَّتَ عَـلاَمُ الْغَيُوبِ (١٠٩)

۱۰۹ ـ (از) روزی (بترسید) که خدا پیامبران را جمع میکند، و به آنها میفرماید: (در برابر دعوتتان) چه پاسخی به شما داده شد؟ میگویند: ما به چیزی آگاه نیستیم، تو از اسرار پنهان آگاه هستی.

﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَا ذَا أَجِبْتُمْ ﴾

امام محمد باقر المنظم مى فرمايد: خداوند متعال در روز قيامت از انبيا مى پرسد كه مردم بعد از شما با اوصيايتان چگونه رفتار كردند؟ انبيا در پاسخ مى گويند: نمى دانيم بعد از ما چه كردند. ٢

إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عَبِسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَىٰ وَالِدَتِكَ إِذْ أَيَّدْتُكَ
بِرُوحِ الْقُدُسِ ثُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلاً وَ إِذْ عَلَّمْتُكَ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةَ
وَ التَّوْزَاةَ وَ الْإِنْجِلَ وَ إِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّيْنِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِذْني فَتَنْفُخُ فِبِهَا فَتَكُونُ
طَيْراً بِإِذْني وَ تُبْرِئُ الْأَكْمَة وَ الْمَابَرَصَ بِإِذْني وَ إِذْ تُخْرِجُ الْمَوْتَىٰ بِإِذْني وَ إِذْ
كَفَفْتُ بَني إِسْرَائهِلَ عَنْكَ إِذْ حِئْتَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَقَالَ الدِّبِنَ كَفَرُوا مِنْهُمْ إِنْ هَذَا
إِلاَ سِحْرٌ مُبِينَ (١١٠)

تفسیر صافی، ج ۲، ص ۵۱۰؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۵۴۱

بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۶۵ و ج ۱۰۱، ص ۳۲۲؛ کافی، ج ۷، ص ۵؛ تفسیر صافی، ج ۲، ص ۵۰۸
 تفسیر عیاشی، ج ۱، ص ۳۴۹؛ تاویل الآیات الظاهره، ص ۱۶۷؛ کافی، ج ۸، ص ۳۳۸،

وَ إِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوْارِيَئِنَ أَنْ آمِنُوا بِي وَ بِرَسُولِي قَالُوا آمَنَّا وَ اشْهَدْ بِأَنَّنا مُسْلِمُونَ (١١١)

110 (بیاد بیاور) هنگامی که خداوند فرمود: ای عیسی بن مریم! نعمتی را که بر تو و مادرت عنایت کرده ام یاد کن، هنگامی که تو را با روح القدس قدرت بخشیدم، که در گهواره و بیزرگسالی بیا صردم سخن می گفتی، و هنگامی که تو را کتاب و حکمت و تورات و انجیل آموختم، و هنگامی که به فرمان من از گل، شکلی به صورت پرنده می ساختی، و در آن می دمیدی و به فرمان من پرنده ای می شد، و کور مادرزاد و مبتلایان به مرض پیسی را به فرمان من پرنده ای می شد، و کور مادرزاد و مبتلایان به مرض پیسی را به فرمان من شفا می دادی، و هنگامی که مردگان را به فرمان من زنده می کردی، و هنگامی که بنی اسرائیل را از آسیب رساندن به تبو محفوظ داشتم در آن هنگام که برای آنان دلایل روشن آوردی، پس گروهی از کافران داشتم در آن هنگام که برای آنان دلایل روشن آوردی، پس گروهی از کافران داشته در آن هنگام که برای آنان دلایل روشن آوردی، پس گروهی از کافران

۱۱۱ ـ و (به خاطر بیاور) هنگامی که به حواریون وحی (الهام) کردم که: به من و فرستادهٔ من ایمان بیاورید. گفتند: ایمان آوردیم و شاهد باش که ما

﴿إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَ عَلَىٰ وَالِدَتِكَ \_ تا \_ وَ اشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ ﴾ اين دو آيه از محكمات است.

إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ يَا عَسِمَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَنْ يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ السَّمَاءِ قَالَ اتَّقُوا اللَّهَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ (١١٢) قَالُوا نُريِدُ أَنْ نَأْكُلَ مِنْهَا وَ تَطْمَئِنَ قُلُوبُنَا وَ نَعْلَمَ أَنْ قَدْ صَدَقْتَنَا وَ نَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّاهِدِينَ (١١٣) قَالَ عَبِسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا أَنْزِلْ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عَبِداً لِأَوَّلِنَا وَ آخِرِنَا وَ آيَةً مِنْكَ وَ ارْزُقْنَا وَ أَنْتَ خَيْرُ الرُّازِقِينَ (١١٤) قَالَ اللَّهُ إِنِّي مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَنْ يَكْفُرْ بَعْدُ مِنْكُمْ فَإِنِّي أُعَدِّبُهُ عَذَاباً لا أُعَدِّبُهُ أَحَداً مِنَ الْعَالَمِينَ (١١٥)

۱۱۲ ـ هنگامی که حواریون گفتند: ای عیسی بن سریم! آیا پروردگارت می تواند برای ما مائدهای از آسمان نازل کند؟! گفت: از خداوند بپرهیزید اگر ایمان دارید.

۱۱۳ - گفتند: می خواهیم از آن بخوریم تا دلهای ما مطمئن گردد، و بدانیم که تو به ما راست گفته ای، و ما بر آن از گواهان باشیم.

۱۱۴ ـ عیسی بن مریم گفت: خداوندا! پروردگارا! از آسمان برای ما مائدهای نازل کن تا برای اول و آخر ما (برای اهل زمان ما و نسل آیندهٔ ما) عیدی باشد، و نشانهای از جانب تو، و به ما روزی عنایت کن که تو بهترین روزی ده هستی.

۱۱۵ خداوند فرمود: من آن را برای شما نازل میکنم، پس هر کس از شما بعد از آن کافر گردد پس او را چنان عذاب میکنم که هیچ یک از جهانیان را آن گونه عذاب نکرده باشم.

﴿إِذْ قَالَ الْحَوَّارِيُّونَ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَنْ يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مُائِدَةً مِنَ السَّمَاءِ ﴾ هنگامی که حواریون گفتند:ای عیسی بن مریم! آیا پروردگارت میتواند برای ما مائدهای از آسمان نازل کند؟!

عيسى علي الله فرمود: ﴿ اتَّقُوا اللَّهَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ از خداوند بپرهيزيد اگر ايمان داريد.

كفتند همچنانكه خداوند حكايت مىكند: ﴿ نُرِيدُ أَنْ نَأْكُلَ مِنْهَا وَ تَطْمَئِنَّ

قُلُوبُنا وَ نَعْلَمَ أَنْ قَدْ صَدَقْتَنَا وَ نَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ مىخواهيم از آن بخوريم تا دلهاى ما مطمئن گردد، و بدانيم كه تو به ما راست گفتهاى، و ما بر آن از گواهان باشيم.

عیسی الیه فرمود: ﴿اللّٰهُمَّ رَبَّنَا أَنْزِلْ عَلَیْنَا مُائِدَةً مِنَ السَّمَاءِ تَکُونُ لَنَا عِیداً لِأَوَّلِنَا وَ آخِرِنَا وَ آیَةً مِنْکَ وَ ارْزُقْنَا وَ أَنْتَ خَیْرُ الرُّازِقِینَ ﴾ خداوندا! پروردگارا! از آسمان برای ما مائده ای نازل کن تا برای اول و آخر ما (برای اهل زمان ما و نسل آیندهٔ ما) عیدی باشد، و نشانه ای از جانب تو، و به ما روزی عنایت کن که تو بهترین روزی ده هستی.

پسخداوند در احتجاج با آنها فرمود: ﴿إِنِّي مُنَزِّلُهُا عَلَيْكُمْ فَمَنْ يَكُفُرْ بَعْدُ مِنْكُمْ فَإِنِّي أُعَذِّبُهُ عَذَٰ اباً لأ أُعَذِّبُهُ أَحَداً مِنَ الْعَالَمِينَ ﴾ من آن را برای شما نازل می کنم، پس هر کس از شما بعد از آن کافر گردد پس او را چنان عذاب می کنم که هیچ یک از جهانیان را آن گونه عذاب نگرده باشم.

می فرماید: سفرهٔ غذا برای آنها نازل می شد و آنها از آن غذا می خوردند و سیر می شدند سپس آن سفره به آسمان بالا می رفت. بزرگان و اشراف آنها گفتند: ما نمی گذاریم که اشخاص پست از آن غذا بخورند پس خداوند آن مائده را از میان آنها بالا برد و آنها را به صورت میمون و خوک مسخ نمود. ا

وَ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عَبِسَى ابْنَ مَوْيَمَ أَ أَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَ أُمِّيَ إِلْهَيْنِ مِنْ دُونِ اللهِ قَالَ شَبْخَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لَي بِحَقِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا في نَفْسي وَ لَا أَعْلَمُ مَا في نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنَّتَ عَلاَّمُ الْغُيُوبِ (١١٦)

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۵۴۶

مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا أَمَرْتَنَيِ بِهِ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَ رَبِّكُمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيداً مَا دُمْتُ فَبِهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنَّتَ الرَّقِبِبَ عَلَيْهِمْ وَ أَنَّتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ (١١٧)

118 و هنگامی که خداوند به عیسی بن مریم می فرماید: آیا تو به مردم گفتی که مرا و مادرم را به عنوان دو معبود به غیر خدا انتخاب کنید?! می گوید: منزّهی تو، من چنین حقی ندارم آنچه را که سیزاوار مین نیست بگویم، اگر چنین گفته باشم به تحقیق تو آن را می دانی، تو از آنچه در جان و روح من است، آگاهی و من از آنچه در ذات توست آگاه نیستم بدرستی که تو از اسرار خبر داری.

۱۱۷ ـ آنچه راکه به من دستور داده بودی گفتم و چیز دیگری به آنها نگفتم، (گفتم:) خدایی را بپرستید که پروردگار من و شماست. و تا زمانی که در میان آنها بودم گواهشان بودم، پس وقتی که مرا از میانشان برگرفتی، تو خود

مراقبشان بودي و تو بر همه چيز گواهي.

﴿ وَإِذْ قَالَ اللّٰهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَ أُمِّي إِلْهَيْنِ مِنْ دُونِ اللّٰهِ ﴾ لفظ آیه گذشته است و معنایش آینده میباشد یعنی هنوز نگفته و به زودی میگوید، نصاری گمان میکنند که عیسی اللّٰهِ فرمود: من و مادرم دو خدا غیر از آن خدا هستیم. چون روز قیامت شود خداوند متعال نصاری و عیسی اللّٰهِ را جمع میکند و به عیسی اللّٰهِ میفرماید: آیا تو گفته ای که نصاری تو و مادرت را به عنوان دو خدا قبول کنند، عیسی اللّٰهِ میگوید: ﴿ سُبُحُ اَنْکَ مُا یَکُونُ لِی أَنْ أَقُولَ مَا لَیْسَ لِی بِحَقّ إِنْ کُنْتُ قُلْتُهُ مَی وَلَا أَعْلَمُ مَا فِی نَفْسِی وَلا أَعْلَمُ مَا فِی نَفْسِی وَ لا أَعْلَمُ مَا فِی نَفْسِکَ إِنَّکَ أَنْتَ عَلاّمُ الْغُیُوبِ \_ تا \_ و أَنْتَ عَلَیٰ کُلِّ شَیْءِ شَهید ﴾

### این آیه دلیل بر آن است که عیسی النی آن حرفها را نگفته است. ا

قَالَ اللّٰهُ هَذَا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنَّهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظيمُ (١١٩) خالِدِينَ فِيهَا أَبَداً رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظيمُ (١١٩) 119 - خداوند فرمود: ابن روزی است که راستی راستگویان به آنها سود میرساند. برای آنها بهشتهایی است که از زیر درختان آن نهرها جاری است، و در آن همیشگی خواهند بود، هم خداوند از آنها خشنود است و هم آنها از خدا خشنودند این است رستگاری بزرگ.

#### خداونددر روز قيامت از پيامبر سؤال مىكند

﴿ هٰذٰ ا يَوْمُ يَنْفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ ﴾

ضریس از حضرت محمد باقر الله در معنی این آیه روایت کرده که آن حضرت فرمود: زمانیکه روز قیامت شد مردم همه زنده شده برای حساب به عرصهٔ محشر وارد می شوند و همگی در جد و جهد و تلاش هستند که زودتر خلاص شوند، در عرصهٔ محشر می ایستند و خداوند از بالای عرش چنان بر همهٔ آنها احاطه پیدا می کند که قابل وصف نیست اولین صدائی که از منادی به گوش می رسد و تمام خلایق می شنوند آنست که پیامبر اکرم می این را به اسم محمد بن عبد الله نبی قریشی عربی صدا می زنند و آن جناب پیش می آید تا اینکه در طرف راست عرش پروردگار توقف می نماید پس از آن امیر المؤمنین علی بن ابیطالب را ندا می کنند و آن حضرت در طرف چپ عرش قرار می گیرد بعد امت پیامبر را صدا می زنند و در طرف چپ علی الی هم ایستند سپس هر بعد امت پیامبر را صدا می زنند و در طرف چپ علی الی می ایستند سپس هر یک از انبیاء و امت آنها را ندا می دهند و در طرف چپ عرش می ایستند آنگاه

۱. تفسیر برهان، ج ۲، ص ۵۴۷

اول کسی را که در موقف سؤال حاضر میکنند قلم است که بصورت آدمی نزد عرش حاضر شده میایستد.

خداوند تبارک و تعالی میگوید آیا در لوح آنچه را که به تو وحی و الهام شده نوشتی؟

قلم می گوید: بلی ای خداوند تو می دانی که آنچه به من وحی فرموده بودی در لوح نوشتم.

خداوند مى فرمايد: شاهد بر صدق ادعايت كيست؟

جواب میدهد: پروردگارا آیا غیر از ذات اقدست کسی بر اسرارت اطلاع یافته که شاهد بر آن باشد.

خطاب می رسد: با این حجت و بیانت رستگار شدی.

بعد از قلم لوح بصورت آدمی حضور یافته و در کنار قلم می ایستد و خداوند به او میفرماید: آیا قلم آنچه که از وحی و الهام به او شده بود را بر تو نوشت؟

لوح میگوید: آری من آنها را به فرشته اسرافیل رساندم آنگاه اسرافیل خوانده میشود و آن هم بصورت آدمی پهلوی لوح و قلم میایستد خداوند میفرماید آیا لوح آنچه را که قلم بر آن نوشته بود به تو رسانید؟

عرض میکند: بلی و من آن را به فرشته جبرئیل رساندم جبرئیل خوانده میشود و پیش می آید و در کنار اسرافیل می ایستد به او خطاب می شود که آیا اسرافیل آنچه را که باید به تو برساند رسانید؟

میگوید: بلی و آنها را به سوی پیامبرانت رسانیدم و تمام اوامر و نواهی که امر و مقرر شده بود به پیامبران یکی بعد از دیگری ابلاغ نمودم و آخرین آنها که وحی و حکمت و دانش و کتاب آسمانی قرآن را به وی رساندم محمد

بن عبد الله عربي قرشي حرمي حبيب و دوستت بود.

حضرت باقر علیه فرمود: اول کسی را که از فرزندان آدم برای سوال بخوانند محمد بن عبدالله عَیْه است که خداوند به او جزامی دهد و در آن روز در محضر کبریائی پروردگار مقربتر و نزدیکتر از آن حضرت کسی نیست و خداوند می فرماید: ای محمد عَیْه آیا جبرئیل آنچه وحی شده بود به تو رساند و بسویت کتاب و حکمت و دانشی که فرستاده بودم آورد؟

گويد: بلي.

مجدداً مىفرمايد: كواه تو كيست؟

میگوید: ذات مقدس پروردگار شاهد و گواه است و نیز فرشتگان و نیکوکاران امتم گواه و شاهدند که آنچه را به من وحی و ابلاغ شده به بندگان و افراد امت رسانده ام و ادای رسالت کرده ام و البته گواهی خودت کافی است، آنگاه فرشتگان را برای گواهی بخوانند و گواهی دهند و امت را برای گواهی رسانیدن احکام بخوانند و گواهی دهند سپس می فرماید: ای محمد ﷺ آیا در میان امت بجای خود کسی را گذاشتی که حکمت و دانش را بپا داشته و قرآن و کتاب مرا تفسیر و بیان کند و در مواقع بروز اختلاف در احکام دین به او مراجعه کنند و پس از تو آن شخص حجت و جانشین من در روی زمین باشد؟

میگوید: بلی ای خداوند من علی بن ابیطالب اللیه برادر و وزیر و وصی و بهترین امتم را در زمان زندگی ام به خلافت و جانشینی خود نصب کرده و امت را به اطاعت و فرمانبرداری از او ملزم ساخته و از آنها بر این امر بیعت

گرفتم و آنها عهد نمو دند که او را پیشوا و مقتدای خود بشناسند.

آنگاه علی النای را میخوانند و خداوند به او می فرماید: آیا محمد می ایستان از این محمد می ایستان از آنها عهد و پرای جانشینی و خلافت تو از آنها عهد و پیمان گرفت و تو را در زمان حیات خود نشانهٔ هدایت خلق قرار داد و آیا تو برای آن مقام ایستادگی و استقامت کردی؟

على الله گوید: بلی ای پروردگار، محمد اله اله مینکه روح او را به سوی خود تمود و در زمان حیاتش به خلافت نصب کرد ولی همینکه روح او را به سوی خودت قبض فرمودی امت منکر خلافت من شده و مکر و خدعه نمودند و مرا پیروی و تمکین نکرده و کسی که مؤخر بود بر من مقدم داشته و مرا که مقدم بودم مؤخر گذاردند و نزدیک بود مرا به قتل برسانند و سخنان مرا نشنیده و اطاعت و فرمانبرداری نکردند تا جائیکه ناگزیر به جنگ و جهاد شده و بالاخره در همین راه مرا کشتند.

خداوند می فرماید: آیا بعد از خودت حجت و خلیفه ای در میان امت گذاشتی که رهنمای بندگان در روی زمین باشد و آنها را به سوی دین من هدایت و رهبری کند؟

میگوید: بلی ای پروردگار حسن فرزندم را که فرزند دختر پیامبرت بود در میان امت بجا گذاشتم.

لذا امام حسن علیه را بخوانند و از او سؤالی را که از علی علیه شده بود بنمایند و بعد از آن یک به یک امامان را خوانده و سؤال میفرمایند و هر کدام مانند حجت بیامبر اگرم می در آنها را

قبول فرموده و حجت و برهان آنها را میپذیرد و میفرماید این روزی است که سخنان و گفتار راست به راستگویان نفع میرساند ؛ پس ضریس راوی حدیث گوید در اینجا فرمایشات حضرت باقر که بر او و بر پدران گرامیاش درود و صلوات باد، قطع شد (به پایان رسید). ا



بحارالانوار، ج ۷، ص ۲۸۰ ؛ نورالثقلین، ج ۱، ص ۶۹۳ ؛ تفسیر صافی، ج ۲، ص ۵۱۹ ؛ تفسیر برهان، ج ۲، ص ۵۴۹

